KULTUR, SANAT, EDEBIYAT, TARIH

SOSYAL MEDYA CAGINDA DiNi
BILGININ DONUSUMU OTORITE
EHLIYET VE DIJITAL OKURYAZARLIK

UZERINE BIiR ANALIZ

H. ALi ERDOGAN

THE TRANSFORMATION OF
RELIGIOUS KNOWLEDGE IN THE
AGE OF SOCIAL MEDIA: An
Analysis of Authority, Competence,
and Digital Literacy

OZET

Bu makale, sosyal medyanin dini
bilginin tretim, yayilim ve tiiketim siiregleri
iizerindeki koklii etkisini Islam ilim gelenegi
perspektifinden  incelemektedir.  Calisma,
internet 6ncesi donemde silsile, icazet ve otorite
mekanizmalariyla sekillenen hiyerarsik bilgi
edinim modelinin, dijital platformlarda nasil
radikal bir demokratizasyona ve beraberinde bir
“bilgi kirliligi”ne ugradigini analiz etmektedir.
Geleneksel alim (ulema) profili ile sosyal medya
fenomenleri arasindaki temel ayrim, dini
ilimlerin metodolojik usuliiniin (fikih, tefsir,
hadis usGlii) Onemi vurgulanarak ortaya
konulmaktadir. Kur’an-1 Kerim ve Siinnet’ten
delillerle temellendirilen “ehil olana basvurma”
(riisuh) prensibi, ¢agdas baglamda yeniden
yorumlanmaktadir. Makale, bu sorun alanina
yonelik ¢6ziim Onerisi olarak, hem dini
otoritelerin hem de egitim kurumlarinin
gelistirmesi gereken “Dijital Din Okuryazarlig1”
programlarinin ¢ercevesini ¢izmektedir.

Anahtar Kelimeler:Dini Bilgi, Sosyal
Medya, Bilgi Kirliligi, islam Ilim Gelenegi,
Ulema, Dijital Okuryazarlik,Otorite.

ABSTRACT

This article examines the profound
impact of social media on the processes of
production,dissemination, and consumption of
religious knowledge from the perspective of the
Islamic scholarly tradition. The study analyzes

how the hierarchical model of
knowledge acquisition, shaped by chains of
transmission (isnad), authorization (ijazah), and
authority mechanisms in the pre-internet era, has
undergone a radical democratization leading to
"information pollution" on digital platforms. The
fundamental distinction between the traditional
scholar (alim) and social media influencers is
highlighted by emphasizing the methodological
framework (ustl) of Islamic sciences (figh,
tafsir, hadith). The principle of "referring to the
competent" (ruji® ila ahlih), grounded in
evidence from the Qur’an and Sunnah, is
reinterpreted in the contemporary context. As a
proposed solution, the article outlines the
framework for "Digital Religious Literacy"”
programs that should be developed by both
religious authorities and educational institutions.
Keywords:Religious Knowledge, Social Media,
Information  Pollution, Islamic  Scholarly
Tradition, Ulama, Digital Literacy, Authority.

GIRIS

Islam diisiince gelenegi, baslangicindan itibaren
dini ilm’in (bilgi) kaynag, nakil silsilesi (isnad)
ve muhataplar1 arasindaki hiyerarsiye biiyiik
ehemmiyet  atfetmistir.[1]  ilim, sadece
muhtevasiyla degil, kimden (‘an men)
alindigryla da anlam ve mesruiyet kazanmis; bu
durum “Bu ilim dindir. Oyleyse dininizi kimden
aldigimmiza dikkat edin!” seklinde G6zetlenen bir
suura yol agmistir.[2] Ancak 21. ylizyilin
iletisim devrimi, oOzellikle sosyal medya
platformlari, bu kadim ilke ve pratikleri
temelinden sarsmustir.

113



Dini bilgi, artik fiziksel medreselerin
veya ilahiyat fakiiltelerinin sinirlarindan tagarak,
algoritmalarin belirledigi, herkesin esit s6z
hakkina sahip oldugu iddia edilen sanal bir
kamusalliga taginmistir. Bu radikal doniisiim,
yapisal olarak iki zit kutbu kars1 karsiya
getirmistir: Bir tarafta, uzun yillarin egitimi,
metodolojik donanim ve toplumsal tasdik ile
insa olmus geleneksel dini otorite (ulema); diger
tarafta ise dijital popiilerlik, takipg¢i sayisi ve
igerik liretim becerisi lizerinden kendini var eden
yeni bir “dijital otorite” fenomeni. ikincisinin
yiikselisi, sadece bilginin kalitesi meselesi degil,
aym zamanda Islam epistemolojisinin temel bir
sorusunu da giindeme getirmektedir:

Dini hakikate ulagsmada ehil olmak ne
anlama gelir ve bu ehliyet dijital ¢cagda hangi
kriterlerle tayin edilir? Bu makale, s6z konusu
catismaylr {i¢ ana bolimde tahlil etmeyi
amaglamaktadir: ilk olarak, sosyal medyanin
din bilgi ekosisteminde yol agtif1 yapisal
doniisim ve “bilgi kirliligi” olgusu ele
almacaktir. Ikinci boliimde, Islami metinler
(Kitap ve Siinnet) ve klasik ilim gelenegi
1s1iginda din otorite ve uzmanlik (tefakkuh)
kavramlari teorik bir cercevede
incelenecektir.Son boliimde ise, bu tespitlerden
hareketle hem bireysel hem de kurumsal
diizeyde gelistirilmesi gereken “Dijital Din

=9

Okuryazarligi”nin  muhtevasmma ve pratik

uygulama alanlarma dair bir ¢ergeve Onerisi
sunulacaktir.

1.DINI BILGININ DOLASIMINDA
PARADIGMA DEGISIMI:  SILSILEDEN
ALGORITMAYA

Internet oncesi toplumlarda  dini
bilginin aktarimi, belirli sosyal kurumlar
(medrese, tekke, cami) ve bu kurumlarin
mesrulastirdig1 aktorler (miiderris, seyh, imam)
araciligryla gergeklesirdi. Bu sistem, otoriteyi
silsile (zincir), icazet (izin) ve liyakat gibi
kontrol mekanizmalarina tabi tutarak, bilginin
aslim1 korumayi ve keyfi yorumlar1 siirlamay1
hedeflerdi.[3] Sosyal medya ise, bu hiyerarsik ve
filtreli yapiyr diizlestirerek, dini sdylemin
“dikey” aktarim modelinden “yatay” ve ag bazl
bir modele evrilmesine neden olmustur.[4]

Bu yeni modelin en belirgin
sonuglarindan biri, dini bilginin profesyonel bir
alan olmaktan ¢ikip amator bir faaliyet alanina
doniisme egilimidir. Islami ilimlerin her biri
(tefsir, fikih, kelam, hadis) kendine 6zgii bir ustil
(metodoloji), teknik terminoloji ve yorum tarihi
birikimi gerektirir. Geleneksel egitim, oncelikle
bu uslliin 6grenilmesini sart kosardi. Oysa
sosyal medyada, bu metodolojik aracin
yoklugunda, metinler (ayet ve hadisler)
baglamlarindan  (siyak-sibak) ve  yorum
tarihinden koparilarak, anlik duygusal veya



ideolojik  tepkileri  mesrulagtirmak  igin
kullanilabilmektedir.[5] Bu durum, “ustlii terk
eden wvusilden mahrum kalir” seklindeki
geleneksel uyarinin c¢agdas versiyonunu hak
etmektedir.

Bir diger kritik sorun, otoritenin kaynagindaki
doniisiimdiir.

Geleneksel toplumlarda dini otorite
(hiiccet), ilmi birikim, ahlaki kemal (ilmiyle &mil
olma) ve topluluk nezdindeki itibarla (i‘tibar)
insa edilirdi. Sosyal medyada ise otorite, biiyiik
olgiide algoritmik goriiniirliik, takipg¢i kitlesinin
niceligi, igerigin viral potansiyeli ve kisisel
markalagma becerileri lizerinden
tanimlanmaktadir.[6] Bu durum, uzmanligi
olmayan ancak etkili iletisim dili kuran “dijital
fenoménlerin”, yillarini ilme vermis alimlerden
daha genis kitlelere hitap edebilmesi
paradoksunu dogurmustur. Sonug, dini alanda
bir “otorite krizi” ve bilginin dogrulugundan
ziyade ¢ekiciliginin 6n plana ¢iktig1 bir “gdsteri
toplumu” dinamiklerinin hakim olmasidir.[7]

1. iISLAM ILMi GELENEGINDE
OTORITE VE UZMANLIK TEMELLERI

Sosyal medyanin ortaya c¢ikardigi bu melez
ortamda, Islam’mn ilme ve Aalime bakisim
hatirlamak yol gosterici olacaktir. Kur’an-1
Kerim, bilgi sahibi olanlar (ulemd) ile
olmayanlar arasinda agik bir ayirim yapar: “De
ki: Hic¢ bilenlerle bilmeyenler bir olur mu?
Ancak temiz akil sahipleri 6giit alir.”’[8] Bu ayet,
bilginin nitelikli bir vasif oldugunu ve toplumsal
konumlandirmada belirleyici olabilecegini ima
eder. Daha da onemlisi, dini metinlerin dogru
anlagilmas1  konusunda yetkinlige yapilan
vurgudur. Muhkem (ag¢ik anlamli) ve miitesabih
(yoruma agik) ayetlerden bahseden ayet,
miitesabihlerin tevilini (derin yorumunu) “Allah
ve ilimde koklesmis olanlar (er-rasihiine fi’l-
ilm)”1n bilecegini belirtir.[9]

Buradaki riistih (koklesme) kavrami, s1g
okumalarin 6tesinde, disiplinli ve derinlemesine
bir ilmi cabay1 (tefakkuh) sart kosar. Ayni
sekilde, “Eger bilmiyorsaniz, zikir ehline
sorun”[10] emri, bilmemenin degil, bilmedigi
halde cevap vermenin veya yetkisiz kaynaklara
bagvurmanin yanlishigma isaret eder. Hz.
Peygamber (s.a.v.) doneminden itibaren pratikte
bu prensip isletilmistir. Sahabe nesli i¢inde

miictehit seviyesinde olanlar sirli sayidayd;
digerleri  bilmedikleri  konularda  onlara
basvururdu.[11] 1lim, tedrici bir sekilde
disiplinlere (fikih, tefsir, hadis) ayrilmis ve her
disiplin kendi ustl ve fiir (temel ilkeler ve
ayrmtili hitkiimler) literatiiriinii olugturmustur.

Imam Safii’nin (8. 204/820) er-Risale’si
gibi eserler, bu metodolojik bilincin yazili hale
gelmis somut Ornekleridir.[12] Dolayisiyla,
giiniimiizde herhangi bir dini hitkmii tartismak, o
hiikmiin dayandig1 delilin (Kitap, Siinnet, fcma’,
Kiyas) ne oldugunu, nasil anlasildigini ve
tarihsel igtihad siirecinde hangi yorumlarin
gelistirildigini bilmeyi gerektirir. Bu ise ancak
uzmanlik egitimiyle miimkiindiir. Sosyal
medyadaki rastgele yorumlarin aksine, islam
hukuk gelenegi, hiikim ¢ikarma (istinbat)
yetkisini  belli sartlar1 haiz  miictehid’e
hasreder.[13]

Nitekim Kur’an, toplumu ilgilendiren
haberlerin yayilmadan o&nce “Resul’e ve
kendilerinden olan yetki sahiplerine ({ilii’l-emr)
gotliriilmesini” ve onlarin “haberin i¢ yiiziini
arastirlp  cikarabilecegini  (yestenbitlineh()”
sOyler.[14] Bu ayet, sadece siyasi haberlere
degil, dini metinlerin anlasilmasi ve hiikme
baglanmasi siirecine de isaret eden, yetki ve
ehliyete vurgu yapan 6nemli bir ilkedir.

1. ¢O0zUM YOLU OLARAK
DIJITAL DIN OKURYAZARLIGI: BIR
CERCEVE ONERISI

Sosyal medyanin varligimi ortadan
kaldirmak miimkiin veya arzulanir bir hedef
degildir. Mesele, bu yeni mecrayi, dini bilginin
sthhatini koruyacak ve gelenegin birikimini
aktaracak sekilde nasil verimli
kilabilecegimizdir. Bu noktada, “medya
okuryazarlig1” kavramimi dini alana 6zgiileyen
ve hem tiiketicilere hem de igerik ireticilerine
yonelik bir “Dijital Din Okuryazarlig1”
programimin  gelistirilmesi  hayati  6nem
tasimaktadir. Bu program dort temel eksen
tizerine insa edilebilir: 1. Elestirel Kaynak
Degerlendirmesi: ~ Kullanicilara, dini igerik
paylasan bir hesabin veya bir videonun
arkasindaki kisinin ehliyetini nasil
sorgulayacaklar1 6gretilmelidir.



Bu, kisinin ilmi gegmisi, bagli oldugu
kurumlar, referans aldig1 klasik eserler ve

yorumlarinin  metodolojik  tutarliligt  gibi
kriterleri icermelidir. “Takip¢i sayis1 ¢ok”
arglimaninin bir ehliyet gostergesi olmadigi
anlatilmalidir. 2. Metin Okuma Becerileri
(Kur’an ve Hadis): Ayet ve hadislerin baglami
(niizul/sebeb-i viirtd), genel ilkelerle (kavaid-i
kiilliye) 1iliskisi, nasih-mensuh gibi teknik
konularda temel farkindalik kazandiracak mini
egitim modiilleri hazirlanmalidir. Bir ayetin
mealinin, tek basina mutlak bir hiikiim ifade
etmeyebilecegi gosterilmelidir.[15] 3. Igerik
Ureticileri I¢in Etik ve Usiil Rehberi: Din{ igerik
iireten sosyal medya kullanicilari igin, 6zellikle
genc kusaklar, bir “dijital fetva/vaizlik etigi”
kilavuzu olusturulmalidir.

“Bilmiyorum” demenin erdemi,
konugsmanin sinirlari, bagka goriislere saygi ve
yanlig yapildiginda diizeltme (ric‘?)
yikimliiliigii bu rehberin temel taglari olmalidir.
4. Kurumsal Is Birlikleri ve Dogru Bilginin
Dijitallestirilmesi: Diyanet Isleri Baskanlhg,
ilahiyat fakiilteleri ve saygin ilmi kurumlar,
sahih dini bilgiyi cekici dijital formatlarda (kisa
videolar, podcast’ler, infografikler) tiretmek i¢in
aktif olarak kaynak ayirmalidir. Bu kurumlarm
resmi dijital kanallari, glivenilir bilginin anahtar
kaynaklar1 haline getirilmelidir. Milll Egitim
Bakanligi’nin okullarda verdigi medya okur-
yazarlig1 derslerine, “dini icerikte dogru bilgiyi
teshis etme” o6zel bir modil olarak
eklenmelidir.[16]

SONUC

Sosyal  medya, dini  sdylemin
demokratiklesmesi adina 6nemli potansiyeller
tagirken, ayn1 zamanda bilginin 6nemsizlesmesi,
otoritenin yozlagmast ve toplumsal
kutuplagmanin derinlesmesi gibi ciddi riskleri de
barindirmaktadir. Islam ilim gelenegi, bu
risklere karsi, ilmi bir disiplin, ehliyeti sart kosan
bir sorumluluk ve metne saygi temelinde bir ustl
anlayisi ile donanmustir.

Mevcut dijital kaos, bu gelenegin
sundugu metodolojik araglarin ve etik durusun
ne kadar hayati oldugunu gostermistir. Coziim,
gelenegi reddetmek veya teknolojiyi tamamen
dislamak degil, gelenegin usil zekasim dijital
cagin imkanlariyla bulusturmaktir.

Alimlerin, akademisyenlerin ve din
egitimcilerinin dijital diinyadan iirkmek yerine,
onu sahih bilgi ile doldurmak igin stratejik bir
mecra olarak benimsemesi gerekmektedir. Ayni
sekilde, Miisliiman dijital kullanicilar, tipki
saglik veya hukuk konularinda uzmana
danistiklan gibi, dini konularda da “dijital alim”
degil, “alimin dijital igerigi”ni arama bilinciyle
hareket etmelidir. Nihayetinde, “Hi¢ bilenlerle
bilmeyenler bir olur mu?” sorusu, sadece ahirete
dair bir hatirlatma degil, ayn1 zamanda modern
bilgi toplumunun en temel sinavlarindan birine
dair ilahi bir ikazdir.

DiPNOTLAR



[1]: George Makdisi, The Rise of Colleges:
Institutions of Learning in Islam and the West
(Edinburgh: Edinburgh University Press, 1981), 75-
110.

[2]Bu  s6z, Imam Miislim’in  Sahih’inin
mukaddimesinde, Ibn Sirin’e (6. 110/728) isnad
edilereck yer alir. Bkz. Miislim b. Haccac, el-
Cami ‘u’s-sahih (Beyrut: Daru Thyai’t-Tiirasi’l-Arabi,
t.y.), “Mukaddime”, 1: 15.

[3]:Jonathan A.C. Brown, Hadith: Muhammad’s
Legacy in the Medieval and Modern World (Oxford:
Oneworld Publications, 2009), 32-58.

[4]:Heidi A. Campbell, Digital Religion:
Understanding Religious Practice in New Media
Worlds (London: Routledge, 2013), 1-22.

[5]:Sinasi Giindiiz, “Dijital Cagda Dini Bilginin
Déniisiimii ve Yeni Otorite Arayislari”, lahiyat
Aragtirmalart Dergisi 15 (2021): 45.

[6]:Goran Larsson, “The Death of a Virtual Imam:
Religious Authority in the Digital Age”, Cyberorient
12, sy. 1 (2018): 6-24.

[7]:Ali K&se, “Sosyal Medyada Dini Soylem ve
Popiiler Din Anlayisinin insas1”, Dini Arastirmalar
23, sy. 58 (2020): 112-113.

[8]:Ziimer 39/9. Bu ¢alismadaki Kur’an mealleri,
Diyanet Isleri Baskanligi’nin 2020 tarihli mealinden
yararlanilarak verilmistir.

[9]:Al-i imran 3/7.
[10]:Nahl 16/43.

[11]:Ornek olarak Hz. Omer’in, miras paylar
toplamui (avl) meselesinde Hz. Ali’ye danigmast
meshurdur. Bkz. Tbn Kesir, Tefsiru’l-Kur’ani’l-Azim
(Beyrut: Daru’1-Kiitiibi’l-ilmiyye, 1419), Nisa
Suresi tefsiri.

[12]:Muhammed b. Idris es-Safii, er-Risale (thk.
Ahmed Muhammed Sakir, Beyrut: Daru’l-Kiitiibi’l-
IImiyye, t.y.), 7-25.

[13]:M. Akif Aydin, “ictihad”, Tiirkiye Diyanet
Vakfi Islam Ansiklopedisi (Istanbul: TDV Yayinlari,
2000), 21: 426-432.

[14]:Nisa 4/83.

[15]:Bu baglamda ustl-i fikih ilminin “umdm-husis,
mutlak-mukayyet, hakikat-mecaz” gibi kavramlari
tanitici dijital igerikler hazirlanabilir.

[16]:Milli Egitim Bakanligi, Ogretmenler igin
Sosyal Medya Okuryazarlig1 Kilavuzu (Ankara:
MEB Yayinlari, 2023), 18-22.

KAYNAKCA

Aydin,M. Akif. “ictihad”. Tiirkiye Diyanet Vakfi
Islam Ansiklopedisi. Istanbul: TDV Yaynlar1, 2000.
21:426-432.

Brown, Jonathan A.C. Hadith: Muhammad’s Legacy
in the Medieval and Modern World. Oxford:
Oneworld Publications, 2009.

Campbell, Heidi A. Digital Religion: Understanding
Religious Practice in New Media Worlds. London:
Routledge, 2013.

Giindiiz, Sinasi. “Dijital Cagda Dini Bilginin
Déniisiimii ve Yeni Otorite Arayislari”. ilahiyat
Aragtirmalar1 Dergisi 15 (2021): 41-62.

Ibn Kesir, Ebu’l-Fida Ismail. Tefsiru’l-Kur’ani’l-
Azim. Beyrut: Darw’1-Kiitiibi’l-Ilmiyye, 1419.

Kose, Ali. “Sosyal Medyada Dini S6ylem ve
Popiiler Din Anlayisinin insas1”. Dini Arastirmalar
23, sy. 58 (2020): 109-130.

Kur’an-1 Kerim Meali. Cev. Diyanet Isleri
Bagskanlig1. Ankara: Diyanet Yaynlari, 2020.

Larsson, Goran. “The Death of a Virtual Imam:
Religious Authority in the Digital Age”. Cyberorient
12, sy. 1 (2018): 6-24.

Makdisi, George. The Rise of Colleges: Institutions
of Learning in Islam and the West. Edinburgh:
Edinburgh University Press, 1981.

Milli Egitim Bakanligi. Ogretmenler igin Sosyal
Medya Okuryazarligi Kilavuzu. Ankara: MEB
Yayinlari, 2023.

Miislim b. Haccac, Ebu’l-Hiiseyn el-Kuseyri. el-
Cami‘u’s-sahih. Beyrut: Daru Thyai’t-Tiirasi’l- Arabi,
ty.

es-Safil, Muhammed b. Idris. er-Risale. Thk. Ahmed

Muhammed $akir. Beyrut: Daru’l-Kiitiibi’l-
IImiyye,t.y.



