
 

 

MESNEVİ’NİN GÖLGESİNDE  

AKLIN DEĞERİ 

  ANUŞ GÖKÇE 

       

 

 

 

 

  

 

 

 

 

Sevgili okuyucular, Hz. Mevlâna 

ihtifalinden dolayı bizlerde bu sayımızı Hz. 

Mevlana’ya dair yazılara ayırdık. Ben de Hz. 

Mevlana’nın akla verdiği değeri Mesnevi’nin 

gölgesinde incelemeye çalıştım.  Bunun için 

akıl meselesini enine boyuna masaya yatırdım. 

Hz. Mevlâna akıl meselesine çok önem verir. O 

aklı bir terazi olarak görür ve gerek tabiat 

olaylarının gerekse yaradılış sırlarının 

değerlendirilmesinde mihenk taşı olarak kabul 

eder. O aklı, ilahi aşka, doğruya, adalete ve 

iyiliğe götürecek bir kılavuz olarak görür. 

 

Aklını kötülüğe, hinliğe karşı 

kullananların ilahi adalet karşısında suçlu 

duruma düşeceğini belirtir. Bu durumda Davut 

Aleyhisselam ile ineğini çalıp öldüren bir kişi 

kıssasına yer verir. Davut Aleyhisselam’ın 

ineğin kesilmesi hakkındaki davacıya verdiği 

hüküm. Burada dava eden adam bir köle ve 

efendisini öldürerek onun malının üzerine 

konmuş ve   kölenin, efendisini öldürdüğü için 

onun malına sahip çıkması ve yetimleri 

mirastan yoksun etmesi, gerçeğin ortaya 

çıkmasıyla kısas uygulatması, bütün mal 

varlığının ineği çalana kalması C:3: s. 338 vd. 

B:2420 vd. takip eden beyitlerde şöyle anlatılır. 

“İneği kesen aklındır, beden ineğini 

öldürene karşı inkârcı olma. Akıl tutsaktır ve 

haktan zahmetsiz bol rızık ve nimet 

istemektedir. Onun zahmetsiz rızkı neye 

bağlıdır? Kötülüğün temeli olan ineği 

öldürmesine. Nefis der, ineğimi nasıl 

öldürürsün? Nefis ineği bedenle görünür de 

ondan. Efendi oğlu akıl yoksul kalmış, katil 

nefisse efendi ve önder olmuş.” (C:3, B:2505 

vd.) 

Mevlâna, Kuran karşısında aklı aciz 

kaldığını, kişinin aklını kullanarak Allah’a 

kulluk etmesini savunur. Kuran da sebep ve 

sonuçları geçersiz kılma vardır. Bunu  

 

 

 

 

keşfetmek, oyalanıp durmak aklın işi 

değildir. Kulluk et ki sana aşikâr olsun. 

Felsefeci akli konulara takılıp kalır. Aklın 

aklının şah süvarisi arınanlardır. (C:3, B:2525 

vd.) 

Yüz binlerce akıl sahibi sıkıntı anında 

hep o eşsiz hesap sahibinin huzurunda yakarır. 

Bir deli, boş yere bir cimriye acizliğini söyleyip 

de dilenir mi hiç? Akıllılar binlerce kez karşılık 

görmeselerdi, onun huzuruna can atarak varırlar 

mıydı? (C:4, B:1170 vd.) Hz. Mevlâna, aklın 

iyilik ve kötülük gözeten bir şahne gibi 

olduğunu belirtir ve düşmanlık yaptığı 

birisinden faziletli de olsa ona akıl 

danışmamasını öğütler.  

“Düşmanlık yaptığından sakın ve sana 

sevgi besleyen dostlarına danış. Ey iyilik sahibi, 

eski düşmanım olduğunu biliyorum senin. 

Fakat sen akıllı ve maneviyat sahibi bir 

adamsın. Aklın eğri gitmeye izin vermez. 

İnsanın doğası düşmandan öç almak ister. 

Akılsa nefse demirden bağlıdır. Gelip seni 

engeller ve zorlar. Akıl iyi ve kötü işleri gözeten 

şahne gibidir. 

İmanlı akıl adaletli bir şahne ( şehrin 

korunmasıyla görevli kişi)gibidir. O, gönül 

şehrinin bekçisi ve yöneticisidir. O, aklı uyanık 

bir fare gibidir. Hırsız ise fare gibi delikte 

bekler… Bedendeki imanlı akıl, aslanları alt 

eden aslan gibidir. Onun kükreyişi yırtıcılara 

egemendir, haykırışı otlayanlara engeldir.” 

(Mesnevi C:4 B: 1980 vd.) 

Hz. Mevlâna, vecd halinde iken aklın 

kaybolduğunu, bu halde kişi ne söylerse 

söylediklerinden sorumlu tutulamayacağını 

belirtir. Bunun için de Beyazid-i Bestami 

kıssasını örnek verir. 

Beyazid-i Bestami, müritleriyle 

beraberken İşte Tanrı benim, dedi. Bu hali 

92 KÜLTÜR, SANAT, EDEBİYAT, TARİH 



 

 

geçince gece dediğini hatırlattılar. Böyle bir şey 

söylersem başımı vurun dedi. Müritlerinden biri 

de bir bıçak hazırladı. (s.481, C:4 B:2105 vd.) 

Meze geldi, akıl avare oldu. Sabah 

geldi, işe yaramaz oldu mumu. Akıl şahne 

gibidir. Sultan gelince bir köşeye büzüşür. Akıl 

Hakk’ın gölgesidir. Hak ise güneş. Gölge 

güneşe nasıl dayanır. İnsana egemen olunca 

peri, yiter kişinin insanlık niteliği. (C: 4, B: 

2105 vd.) 

Hz. Mevlâna akıllı kişinin basiret sahibi 

olduğunu söyler. Kişi akıllıysa, basirete 

kavuşur. Kötü huyluysa eğer akıllı da olsa daha 

beter olur.  Kendinden geçiş hep kötülüğe yol 

açmaz. Fakat çoğunluk kötü ve beğenilmez 

olduğundan şarap herkese haram kılınmıştır… 

Asıl ihtiyarlık akıldadır oğul, saçın sakalın 

ağarmasında değil. İblisten daha yaşlısı var 

mıydı? Oysa aklı olmadığı için hiçbir değeri 

yoktur. 

Akıl ve din bakımından pir ol da küllî 

akıl gibi iç yüzünü görür ol. Güzel akıl 

yokluktan yüzünü gösterince Hak ona hilat 

bağlayıp bin ant verdi. O güzel nefesli adların 

en aşağısı onun hiç kimseye muhtaç 

olmamasıdır. Akıl dış dünyaya yüzünü açıp 

gösterirse, onun ışığı karşısında gün karanlık 

olur. (C:4 B: 2155vd.) 

Tam akıllıyla yarım akıllı durumuna 

örnekler vererek, yarım akıllı kişinin kendine 

tam akıllıyı örnek almasını ister. Bu hususta 

tam akıllı balık ile yarım akıllı balık hikâyesini 

örnek verir. C:4 B: 2187, s. 484 vd. 

Akıllı, insanın elinde meşale olandır. O, 

kafilenin kılavuzu ve önderidir. Öncü kişi kendi 

ışığını izler. Kendine tabidir, o kendinden 

çıkan… Öteki ise yarım akıllıdır, akıl sahibi 

birini kendine göz edinir. Körün yaptığı gibi 

tutunarak görür duruma gelip çevikleşir ve 

yücelir. Bir gram bile aklı olmayan eşek ise 

akılsızdır ve üstelik akıllıyı da terk eder…Ne 

kendine önder edeceği bir mum var ne de bir 

ışık elde edebileceği yarım mum. Aklı yok ki 

diri bir soluk alsın. Yarım aklı yok ki kendini 

ölü kılsın. Kendi çukurunda düze çıkmak için ta 

ölmüşçesine kendini akıl sahibinin ellerine 

bıraksın. Tam akıl yoksa sende, diri gözlü bir 

akıllıya sığınıp kendini ölü gibi kıl (C:4, B: 

2187 vd.) 

… Yarım akıllı balık tavada aptallıkla 

aynı yatağa girdi. Ataş yalımıyla kaynayıp 

duruyordu. Akıl, ona diyordu: “size uyarıcı 

gelmedi mi? O işkenceden dolayı kafirlerin 

canları gibi “Evet” diyordu. (C:4, B:2280 vd.) 

Akıl ona diyordu: Aptallık seninledir. 

Aptallık varken akıl yenilgiye uğrar. Verdiği 

sözde akıl durur ancak. Senin aklın yok ki. Hadi 

oradan senin ederin ancak eşek kadar. Verdiği 

sözü ancak akıl hatırlatır. Unutma perdesini 

ancak akıl yırtar. Aklın olmadığı için unutkanlık 

efendindir. Düşmandır tedbirine tedbiri bozan. 

Aptal kelebek aklının kıtlığı yüzünden, ateşi ve 

cız diye yanacağını aklına getirmez. Kanatları 

yanınca tövbe eder. Hırsı ve unutkanlığı onu 

ateşe sürükler. (C:4, B:2286) 

Akıl şehvetin karşıtıdır. Şehvetin 

kurduğuna akıl adını verme. Şehvet dilenene 

vehim adı verilir. Vehim, altın parasının 

sahtesidir. Vehimle akıl mihenge vurulmadan 

ayırt edilmez. Bu mihenk Kur’an ile 

peygamberin halidir. (C:4, B:2300 vd.) 

Hazreti Mevlâna, akılsız adamın 

dostluğuna güvenilmeyeceğini belirtir. Bu 

dostluğun ona faydadan çok zarar getireceğini 

belirtir. Bunu Mesnevi, sayfa 207, C:2, B:1923 

vd. sayfa ve beyitlerde bir adamın ayıyı dost 

edinmesi hikayesiyle sembolize eder. 

Bir ejderha bir ayıyı yutuyordu. Aslan 

yürekli bir adam ayının imdadına yetişti. 

Alemde mazlumların imdadına yetişen aslan 

yürekli adamlar vardır. Onlar mazlumların 

sesini duyduklarında, hemen Hakk’ın rahmeti 

gibi yardıma koşarlar… Ayı da o yiğit adamın 

iyiliğini görüp ejderhadan kurtulunca yaralı ayı 

tıpkı Ashab-ı Kehf’in köpeği gibi o yiğidin 

ardından hiç ayrılmadı. 

O Müslüman, yorgunluk yüzünden 

uzanıp yattı. Ayı ise ona olan bağlılığıyla onun 

yanında bekçilik etmeye başladı. Biri oradan 

geçerken, bu ne hal kardeş, dedi. Bu ayı da 

nereden çıktı. Adam olan biteni anlattı.  Öteki, 

bre saf adam, dedi. Ayıya güvenme. Aptalın 

dostluğu düşmanlıktan kötüdür. Bir yolunu 

bulup böylesini savmak gerekir. Adam; vallahi 



 

 

kıskançlığından böyle söylüyor, dedi. Yoksa ayı 

olduğuna ne bakıyorsun? Şu sevgiye bir bak? 

Öteki dedi, aptalların sevgisi aldatıcıdır, benim 

kıskançlığım onun sevgisinden iyidir.  

Hadi gel benimle, ayıyı kov gitsin. 

Ayıyı yeğleyip de kendi cinsinden olanı 

bırakma. Adam dedi, git işine hasetçi. Öteki 

dedi, benim işim buydu, ama sende talih 

yokmuş. Ben ayıdan daha kötü olamam ya a 

muhterem, onu bırak da arkadaşın ben olayım. 

Senin için kaygılanıyorum, kalbim titriyor, 

böyle bir ayıyla ormanda gezme… Bunca söz 

söyledi, ama onun kulaklarına girmedi. Kötü 

zan insan için büyük bir settir. Elini tuttu, ama 

elini ondan çekti. Yolcu dedi, öyleyse ben 

gidiyorum… (C:2, b: 2000 vd.) 

Adam uyuyor, ayı sinek kovalıyordu. 

Ancak sinek inat edip tekrar geliyordu. Sineği o 

gencin yüzünden birkaç kez kovmuş, ama sinek 

hemen dönüp geri gelmişti.  Ayı sineğe 

sinirlendi ve kalktı, iri bir taş alıp geldi. Baktı ki 

sinek yine uykudaki adamın yüzüne konmuş. 

Sineği ezmek için değirmen taşını kaldırıp 

sineğe vurdu. Taş, uyuyan adamın yüzünü 

dümdüz etti ve şu meseli bütün dünyaya 

duyurdu. Aptalın sevgisi kesinlikle ayının 

sevgisi gibidir. Onun kini sevgisi, sevgisi ise 

kinidir. (B:2113 vd.) 

Hz. Mevlâna, cansız varlıklara da akıl 

verir. Allah’ın emriyle cansız nesneleri akıl 

sahibi yaptıklarını belirtir. 

Hak, Nil’i Kıptilere kan eder. Musa’nın 

kavmi olan Sıptileri ise güvende kılar. Böylece 

Hak katında aklı başında olanla sarhoş arasında 

(makam ve mevkiden dolayı) olduğunu 

anlarsın. Nil, ayırt etmeyi Allah’tan 

öğrenmiştir. Böylece berikini açarken ötekini 

sıkıca bağlamıştır. Onun lütfu Nil’i akıllı kılar. 

Onun kahrı Kabil’i aptallaştırır. Keremiyle 

cansız varlıkları akıl verirken, kahrıyla akıllıdan 

aklını koparıp alır. Akıl o yanda onun 

buyruğuyla yağmur gibi yağarken bu yanda 

Hakk’ın gazabını görüp kaçar. (C: 4, B: 2815 

vd.) 

Akıllı olan dünyanın nimetini yer, 

gamını değil. Cahillerse pişmanlık içinde 

yoksun kalırlar. Akıllı her şeyden haberdar olan 

kuşlar, kendilerini yemden uzak tutarlar. Çünkü 

tuzağın içindeki yem zehirlidir. Tuzaktayken 

yem isteyen kuş kördür. (C: 4, B:1409 vd.) 

Hz. Mevlâna, Kur’an’ın akıl sahiplerine 

hitap ettiği, akıl sahibi olmayanın dinin de 

olmayacağını ifade eder. Kur’an’ın tamamı 

emirdir, yasaklamadır, korkutmadır. Mermer 

taşa emir verildiğini kim görmüş. Hiçbir bilgi 

sahibi, hiçbir bilgi sahibi bunu yapar mı? 

Kerpice, taşa öfkelenip kin güder mi? Akıl 

tahtaya, taşa nasıl hükmeder? Akıl sahibi, 

çengin resmiyle savaşa tutuşur mu? (C: 5, B: 

3026 vd.) 

Hz. Mevlâna, bu benim kaderimde 

varmış diye aklıyla tedbir almadığına, hiçbir 

şey yapmamasına karşı çıkar. “Kaderde acizlik 

yoktur. Olsa bile cahillik, acizlikten daha 

kötüdür. Evin tavanından bir odun kırılıp düşse 

de seni yaralasa tavandan düşen tahtaya 

kızabilir misin? Niye malını çalan hırsıza, tutun 

elini ayağını kırın dersin? Sel gelip eşyanı 

götürse, akıl sele karşı kinlenebilir mi? Sendeki 

öfke, cebrice özürler getirmesin diye ihtiyarın 

varlığına işaret eder.  

Deveci bir deveyi dövse, o deve, 

kendisini dövene saldırır. Devenin öfkesi, 

devecinin değneğine değildir. Demek ki deve 

bile ihtiyarın kokusunu almıştır. Bunun gibi bir 

köpeğe taş atsan, yay gibi gerilip sana saldırır. 

Sen ondan uzaktasın, sana eli erişmiyor diye o 

taşa saldırması bile sana kızgınlığındandır. 

Hayvanın aklı bile ihtiyarı (Akıl ile seçim 

yapmak) artık sen böyle söyleme, utan ey insan 

akıl! (C:4, B: 3033 vd.) 

Nil ırmağının suyu sana göre kandır, 

ama bana göre kan değildir, sudur ey akıllı kişi. 

(C: 6, B: 855 Hz. Mevlâna, kişinin ne kadar 

akıllı olursa olsun birine danışmasını, yönetici 

kişilerin işlerinde meşveret etmelerini, 

meclislerinde peygamber misali akıllı kişilerin 

bulundurmasını ister. 

Yürürken neden yüz üstü gidesin ki? 

Çünkü daima düz gitmek doğrudur. İyi kişilerle 

topluluğuna danış. Peygambere gelen “Onlara 

danış” emrini bil. “Onların işleri 

danışmayladır.” Ayeti şunun içindir. Danışarak 

yorulmak ve yanlışa düşmek azalır. Bu akıllar 

aydınlık kandiller gibidir. Yirmi kandil, bir 

kandilden daha parlaktır. Ola ki aralarında 



 

 

gökyüzü ışığıyla aydınlanmış bir kandil de 

bulunur. Allah’ın gayreti bir perde çekmiştir. 

Sufli ve ulvi olanı birbirine katıştırmıştır.  Allah 

“Gezin” dedi. Haydi dünyada talep et, bahtını 

ve rızkını sına, dedi.  

Meclislerde, akıllılar arasında 

peygamberinki gibi bir akıl ara. Çünkü 

peygamberin mirası ancak budur. Çünkü bu 

akıl, önde ve arkada görünmeyeni de görür. 

(Mesnevi, C:6, B: 2610 vd.) 

Aynı cinsten olmayan iki arkadaşın, 

kurbağa ile farenin dostluğunun acı sonu, 

insanın kendisi gibi akıllı bir dost edinmesini 

ister. Akıl, güzel yüzdeki çirkin burun gibi, 

ayıplarla dopdolu nefisten feryat eder. Akıl ona, 

aynı cinsten olan kesinlikle anlam yoluyladır, su 

ve toprak yoluyla değil. Kendine gel, surete 

tapma, bunu söyleme; aynı cinsten oluş sırrını 

surette arama. Suret, cansız gibidir; taş gibidir, 

cansız olanın cinsiyetten haberi yoktur. Can, 

karıncaya benzer, beden de buğday tanesine. 

Karınca her an onu bu yana taşır. Karınca bilir 

ki o eğreti taneler, dönüşüme uğrayıp kendi 

cinsinden olacaktır… Kara karınca keçe 

üstünde…Karınca gizli, daneyse yol üstünde 

görünmede. 

Akıl göze: İyice bak der; tane, taşıyanı 

olmadan yürür gider mi? Köpek bu yüzden 

Ashab-ı Kehf’in yanına geldi; suretler tanedir 

gönülse karınca… Akıl, kendisine bey olan 

göze ne mutlu. Akıl, akıbeti görür, bilgilidir, 

aydındır o. Çirkinle güzelin farkına akılla varın, 

aktan karadan dem vuran gözle değil. Göz, 

pislikte biten yeşilliğe aldanır. Oysa akıl onu 

bize mihengimize vur, der. Sadece dileği gören 

göz, kuşa afettir. Tuzağı gören akılsa, kuşun 

kurtuluşudur.  Ama aklın anlamadığı başka bir 

tuzak vardır. O yüzden buna doğru koşup 

gelmiştir.  Aynı cinsten olanla olmayanı akılla 

bulabilirsin; hemen suretlere doğru koşmak 

uygun değildir. (C:4, B:2948) 

Sonuç  

Hz. Mevlana’nın beyitlerinde akla çok 

değer verdiğini gördük. Gerek ayetlerin 

açıklanmasında gerekse hadiselerin 

anlaşılmasında, iyi ile kötünün, güzel ile 

çirkinin, fayda ile zararın anlaşılmasında aklı 

bir ayar olarak görür. “Aklı olmayanının dini 

de yoktur” hadisi şerifini en güzel açıklayan 

örneklerle doludur. Hazreti Mevlana’nın 

vefatının 752. Yılın münasebetiyle Allahtan 

rahmet diliyorum. Mekânı cennet olsun.  

 

HZ. MEVLANA’DA EDEP VE HAYA 

 

Bazı düşünürler vardır ki vefatının 

üzerinden yüzyıllar geçse de unutulmaz. Sürekli 

insanlara yol gösterici olurlar. Hazreti Mevlâna 

da vefatının üzerinden yedi yüz küsür sene 

geçmesine rağmen aydınlarımız ve 

düşünürlerimiz için yol göstermeye, insanı 

şekillendirmeye, bakış açımızı genişletmeye 

devam etmektedir. Eserleriyle, güzide 

sözleriyle, şiiriyle, mektuplarıyla ve 

sohbetleriyle devrinin insanlarını etkileyip 

yöneticilere yol gösterdiği gibi bugün de 

ihtiyacımız olan sevgi ve hoş görü diliyle 

bizlere yol göstermekte, istikametimizi 

buldurmaktadır. 

Bütün ilim adamları ve tasavvuf ehli 

edep ve saygıya çok ödem vermişlerdir. Onlar 

edebi, insan olmanın ilk şartı olarak kabul 

etmişlerdir. Hazret-i Mevlâna da edebe çok 

önem vermiş, bilgi ve saygının edep yoluyla 

kazanılacağını bildirmiştir. Kişi edebini 

kaybederse insanlar arasında saygınlık ve 

itibarını da kaybedeceğini savunmuştur. 

Mesnevi’de Allahtan başarılı olmayı dilemenin 

faziletine vurgu yapar. 

“Allah’tan edepte başarılı olmayı 

dileyelim. Edepsiz Allah’ından mahrum 

kalmıştır. Edepsiz yalnızca kendisine kötülük 

etmiş olmaz. Dört bir yanı ateşe vermiş olur.” 

(Mesnevi C:I, B:75-80) s,21) 

Edepsiz insanların yalnız kendisine 

kötülüğü dokunmayacağını, pek çok insana da 

zararı değeceğine kanidir. Edepsiz birkaç 

kişinin gelip Hz. Musa’ya gelip çıkışmaları, 

saygısızlık etmeleri yüzünden diğer insanlar 

çalışıp çabalamak zorunda kaldı. Hz. Mevlâna 

Mesnevisinde bu durumu şöyle ifade eder: 

“Musa kavmine gökten sofra iniyordu. 

Karınlarını doyuruyorlardı. Kavminden birkaç 

kişi edepsizce Musa’ya; “Hani sarımsak, hani 

mercimek?” dediler. Gökten sofra da kesildi 



 

 

ekmek de. Bize de belleme ve orak sallama 

zahmeti kaldı. (C: I, B: 85-90) 

Hz. Mevlâna ille de edep der. Ona gere 

her şey edepten ibarettir. Edep olmayan 

insanda utanma da olmaz. Ona göre cansız 

varlıklar edebinden Allah’a saygıda kusur 

etmez. 

Gökler ve yerler, tüm mahlukat 

edebinden Allah’a secde etmişler, boyun 

eğmişlerdir. İblis ise edepsizlik etti ve Allah’ın 

emrine karşı geldi. Kendisini Ademden üstün 

olduğunu ileri sürerek ona secde etmedi. Hz. 

Âdem utancından yaptığı hatadan dolayı 

pişmanlık duydu. Kıyamete kadar insanoğluna 

düşmanlığı tercih etti. “Azazil, küstahlığından 

dolayı kapıdan kovuldu.” (Mesnevi, C: I, B:91) 

Hz. Mevlâna edebi, aklın tercümanı 

olarak görür. Ona göre edepli kişi aklını 

kullanır, edepsiz olan kişi ise aklını kullanmaz 

ve öfkesine yenik düşer. Aynı İsa 

Aleyhisselam’daki İsrail oğullarının akıllarını 

kullanmayarak gördükleri bunca mucize 

karşısında inanmayıp yine ondan mucize 

istedikleri gibi. Onlar da “Vallahi gökten bize 

bir sofra indirmedikçe sana inanmayacağız” 

demişlerdi.  

Hz. Mevlâna bu konuda şöyle der: 

“Sonra İsa şefaat edince gökten tabak tabak 

yemekler geldi. Küstahlar, yine edebi terk 

ederek dilenciler gibi sofradan yemek artıklarını 

aşırdılar.  İsa onlara yalvarıyordu. Bu süreklidir, 

yeryüzünden bunlar eksilmez, kesilmez. Bir 

ulunun sofrasında suizanna düşmek, aç 

gözlülük etmek küfürdür dedi. Aç gözlülükleri 

yüzünden o rahmet kapısı kapandı. (Mesnevi, 

C: I, B: 83-87) 

Şu gök, edepten nurla dolmuştur. Melek 

de edep yüzünden masum ve tertemiz olmuştur. 

(Mesnevi, C: I, B:92)  

Beyitlerden de anlaşılacağı gibi insan olmanın, 

Allah’a kul olmanın, tasavvuf erbabı olmanın 

ilk şartı edeptir. Edepli insan alçak gönüllü olur 

ve Allah’a ve onun yarattıklarına saygıda kusur 

etmez. Yaratılandan ötürü herkesi sever. 

Büyüklük gösterip başkalarını ezmeye 

kalkışmaz.  


