KULTUR, SANAT, EDEBIYAT, TARIH

Bu yol uzaktir, menzili coktur,
Gecidi yoktur, derin sular var...

Prof. Dr. Ahmet Sevgi, “Otelerden 33 Kisi”
kitabinda; “Yunus Emre’yi Nasil
Anlatmalyniz?”  baslikli  yazisinda;  Tarik
Bugra’min, “Lise diplomasi edebiyatta baska
hi¢hbir sey vermese de yalmz Yunus Emre’yi
anlatabilse  Tiirkive  degisecek,  Tiirkiye
olacaktir”, sdziinii nakleder. “... Bize diisen;
onun biyiikligi ile 6glinmek degil, beslendigi
fikri kaynaklar1 tanimak ve yeni Yunuslari nasil
yetistirebilecegimizin yollarini aramak
olmalidir. Zira yeni dehalar yetistiremeyen
cemiyetler yok olmaya mahkumdur” diyerek
meselenin 6nemine dikkat ¢eker.

Ismail Hakki Bursevi’nin, “Hatem-i
Lisan-1 Tiirk” olarak nitelendirdigi Yunus
Emre, Osmanli sairlerini ve siirini hem fikir
hem de sekil olarak etkilemistir. Mevlana’nin
Farscayla dillendirdigini Yunus, Tirkgeyle
miikkemmel bir sekilde ifade etmis, kullandigi
her kelimeye yeni ve farkli anlamlar
yiiklemistir. Yunus’un diline bu giici veren
tasavvuf diislincesidir. En karigik diisiinceleri
bazen bir musrayla anlatabilme giiciine
ulasabilen bir dil ustasidir.

Yahya Kemal; “gercek sanat eserinin,
halis siirin hi¢ eskimeyecegini soyler”’, Charles
Peguy; “Bu sabah Homeros yenidir ve bu
sabah gazetesi kadar eski bir sey yoktur”
demistir. Yunus Emre, hem Tiirk¢e nin sasirtict
giizelligi, kendiligindenligi, samimiyeti, beseri
olan1 sezip ifade etmedeki mahareti hem de
icinden  ¢iktigt  toplumun  inanglarina,
hayallerine, duygularina, Ozleyislerine
tercliman olan, hi¢ eksilmeyen bir sairdir.

SABAN KUMCU

Yunus Emre, 12. Yiizyil’da Tiirkistan’da
Ahmet  Yesevi ile baglayan tasavvuf
diistincesini,  ilahilerinde  Tirk  diliyle
sOylemenin biitiin sirlarin1 kesfetmis, Tiirk¢ede
bir tasavvuf dili olusturmustur. Siirlerinde
Ahmet Yesevi’'nin admi anmaz ama, onun
diisiincellerinden, siir  soOyleyis tarzindan
etkilenmistir. Tasavvufla ilgili Arap¢a, Farsca
sozler ve terimler Yunus’un Tiirkcesi’nde,
milli bir sese, milli bir cehreye biiriinmiigtiir.

Ahmet Yesevi’nin bu dortligl, / Yunus
Empre’nin Tiirkcesi’nde sadelesmistir.

Askin kildi seyda meni,
Ciimle alem bildi meni.
Kaygum sensen tiini giini,
Menge sen ok kerek sen.

Askin aldi benden beni,
Bana seni gerek seni,
Ben yanarim diinii giinii,
Bana seni gerek seni.

Bugiin Anayurt’tan Balkanlara kadar
genis bir cografyada Miisliman Tirkligiin
kiiltiiriinii hi¢ kimse sokiip ¢ikaramiyorsa, hig
siiphesiz bunun arkasinda Yunus Emre’nin
ilahileriyle beslenen insanlar vardir. Ayrica bu
ilahiler halkin ilticagah1 ve moral kaynagi olan
akinc1 ocaklarinda ve zaviyelerde de asirlarca
terenniim edilmistir. (Dr. Mustafa Tat¢1,2012)
Biiyiik sair, ilahilerinin tilsiml1 s6zlerini, iginde
yagsadigit Tiirk halkinin yasayan dilinden
derlemistir. Saf ve samimi bir Tiirkce ile, yeni
vatan cografyasinin topraktan yiikselen biitiin
giizel seslerini, Tiirk halk diliyle birlestirmis,
Anadolu Tiirkcesini o c¢aglara kadar higbir
Tiirkgede goriilmemis bir musikiyle iglemistir.

46



Benim bunda kararim yok, ben bunda gitmege
geldim,

Bezirganam mataum ¢ok, alana satmaga
geldim.

Ben gelmedim davi igin, benim isim sevi i¢in,
Dostun evi géniillerdir, goniiller yapmaya
geldim.

Yunus’ a gore asu vatan obiir diinyadir.

Bu diinyaya gelen kisi, ahir yine gitse gerek,
Misafirdir vatamina, bir giin sefer etse gerek.

Hakikat yolunun yolculari, yavas
yliristiyle bilinen kaplumbaga ve gozi
gormeyen kor kostebek gibidir. Sufiye gore
ruhun hakka dogru gidisi ¢ok yavastir. Ayni
zamanda ruhuyla sefer eden yolcunun “bas
gozit” bu aleme kapanir. “Can goézii” ilahi
aleme dogru yonelir.

Tosbagaya ugradim, gozsiiz sepek yoldasi,
Sordum sefer kancaru, Kayseri’ye azimi.
Dilsizler haberini, kulaksiz dinleyesi,
Dilsiz kulaksiz soziin, can gerek anlayasi.
Gozsiize fisildadim, sagir séziim isitmis,
Dilsiz ¢cagirp soyler, dilimdeki soziimii.

Tosbagaya ugradim dediginden murad,
nefs-i emmaredir. Gozsiiz sepek dediginden
murad, nefs-i emarenin bitmez, tiikkenmez
istekleridir. Ilahi aleme dogru yavas yavas ve bu
diinyaya “bas goziinii” kapatmak suretiyle
gidilir. Hak yolunu arayan ve Allah’a ulagmay1
kasteden salik, (hak yolunun yolcusu) agkin
atesinde  yanmali, cismani  varligindan
arinmalidir. Hak didarina ulagsmak i¢in yanmak
gerekir soziiyle, Mevlana’nin kamil insanin
manevi yolculuguyla ilgili sdyledikleri uyum
icindedir. “Ham bodem, pohte sodem,
suhtem”, (¢ig idim, pistim, yandim). Hakka
dogru gidisi sulardan, denizlerden gegip, ilahi
visale, deryaya gark olma gibi ifade eden
Yunus;

Hak yolunu gozler isen,
Gel yanalim dostlar ile.
Asik izin izler isen,

Gel yanalim dostlar ile.

Hak’dan inen serbeti ictik elhamdiilillah,
Sol kudret denizini gegtik elhamdiilillah.
Sol karsiki daglari, meseleri baglari,
Saglik safalik ile astik elhamdiilillah.

“Behri” olarak denize dalip, seyranini
bilmeyenin kiymeti olmaz. Sufiler, yedi
denizden gecerek Hakk’a ulasabilecegimize
isaret ederler.

Bu yol uzaktir, menzili ¢oktur,
Gecidi yoktur, derin sular var.

Goriin ki, Yunus n’itti, varuban hazrete gitdi,
Katredir ummana yitdi, dolsa gerek simden
geri.

Tasavvufa gore, “Hakka ulasmak icin
vedi nefis merhalesinden ge¢cmek gerekir. Her
nefis makaminin bir letaifi (ilahi hakikatleri
anlama yetenegi) vardir. Yedi nefis makaminin
yedi ayrt yakini, yedi rengi, yedi seyri, yedi
tavri, yedi hali vardwr.” (Dr. Mustafa Tatct)

Her kapida bir kisi yiiz bin cerisi vardir,
Ask kilicin kuganp ciimle kirasim gelir.

Yunus gayb alemine ruhi seyrinden séz
ederken, merdiveni ilahi aleme gidiste bir arag
olarak tasvir eder.

Miskinlikten buldular, kimde erlik varisa,
Merdiibandan yitdiler yiiksekden bakarsa.

Yunus cismani varligim terkedip
ruhuyla Hakk’a yiiriimeyi “kendisiz sefer”
olarak adlandirir. Bu sefere tek gidilmedigini
sOyler. Hak asiginin yol arkadasi agktir. Bu
gidisler Hakk’a yoneliktir. Yunus’un bu
seferlerinde yoldas1 Hakk’1n ta kendisidir.

Sensiz yola girer isem, carem yok adim atmaga,
Govdemde kuvvetim sensin, basim gotiiriip
gitmeye.

Asigin son gayesi, meleklerden yukari alemi
seyretmektir.



Meydanimiz meydan oldu, canlarimiz hayran
oldu,

Her dem Ars’a seyran oldu, Hazret oldu
divanmimiz.

Bu Ars’in mekani da degiskendir. Gah
ona dogru goklere yiikselir, gah onu agiklarin
gonliinde arar. “Bulutlara seyran edip Ars’a
yakin olan benim.” Alemlerde seyranda Ars’a
yiikselen asik “tahtesseraya,” (topragin alti)
kiirstiye de iner. Bu bir nevi seyr-u seferdir.
Yunus bu aleme gelen ve donen insani
“misafir” olarak isimlendirir. Bu diinyaya
gelisin sebebi de seyretmektir. Bu aleme gelis
gidis, obiir aleme doniig, oliim bile seferdir.

Miskin Yunus gidisersin,
Acep sefer edisersin,
Hasret ile kalisarsin,

Ah nimdeyim émriim seni.

Agag ata bindireler sinden yana gondereler,
Yer altina indireler, kimse ayruk gormez ola.

Dog. Dr. (Seadet Sthiyeva)

“Sufi ¢evrelerde “bir salik model”
olarak anlatilan Yunus Emre’nin siirleri,
saliklere (tasavvuf yolcularina) gerek usul,
erkan 6gretimi, gerekse ask ve irfan telkin eden
Ozellikleri yoniiyle asirlardan beri okunmus,
okutulmustur.” (Dr. Mustafa Tatc1,2012)
“Koprili’niin ifadesiyle; O” Muhyiddi-i Arabi
ve sakirtleriyle Celaleddin-i Rumi’nin yaptig
genis ve serbest telakkileri (anlayislari)
tamamiyla kendine maletmis, ruhen
mutasavvif, biiyiikk, samimi ve sanatkar bir
sahsiyetti.” (Prof. Dr. Mahmut Erol Kilg,
2007)

Nurettin Topcu, Yunus Emre’yi soyle
anlatir: “Hi¢ gsiiphe yok ki, Yunus Emre’yi
anlamaya ¢alismak beyhude bir emektir.
Ondaki hali yasamak imkdn ve kudretinden
mahrum olanlar, tipki meyvesiz, ¢igeksiz agaca
bakarak bir odun yigum gérdiikleri gibi Yunus
Empre’yi hi¢hir zaman anlayamayacaktir. Biz
sadece onun misralariyla bestelerini okuyup
zevkleniyoruz. Bu zevk, nazim ve musiki
zevkidir. Yunus daima bizden uzaklardadir. Bir
hilkat fkirintist olan varlhiklarindan utanarak
sahibine siginmak cesaretini gésterenler onu
anlarlar. I¢ yapist tamamen yok edilmis bir



nesle Yunus’u anlatmaksa evham ile
oyalanmaktan baska ne olabilir.

Bugiin onun teneffiis ettigi hakikat
havasimin tam ziddi olan bir kutupta yagsiyoruz.
..Bizim varligimiza sultan olan hirslarla
istihalart o, tam yedi yiiz sene evvel sefillere
sadaka olsun diye dagutmistir. ... Ancak
aldandigimiz  kesin olarak bildigimiz sey,
Anadolu diinyasinin ruh yapisinda Yunus’un
en derin tabakalara niifuz etmis oldugudur.
Icten ve distan her yabanci saldiriya karsi
koyarak Anadolu’yu ayakta tutan, kiyamete
kadar tutacak olan, Yunus'un bu topraklarin
her tarafinda medfun (topraga gomiilmiis,
defnedilmis) olan, onun uyanik, kudretli ve
koruyucu ruhudur. Bizim olmayan zehirli agiyn
swywrsaniz, altindan  biitiiniiyle onun varlig
onun heybeti fiskiracaktir. Orflerimiz onun,
ahlakimiz onun, iman asimiz onundur.
Askimuz ile sabrimiz da onundur...”

Yunus Emre’ nin siir dili, Anadolu halkinin o
dénemde  konustugu sade ve anlagilir
kelimelerden olusmustur. Anadolu’yu karis
karis gezmistir. “Yunus'un siirlerinde, basitlik
icinde derinlik, tabilik icinde giizellik dikkat
ceker. Ifade de sanat degil bizatihi hayat
vardir... Uslup yoktur, insan vardir. Ozentisiz,
Sfakat oliimsiiz olan hakiki iislup hakimdir.
Higbir sanat endigesi duymayan, yapmaciktan
kacinan Yunus, i¢inde bulundugu vecd ve cosku
vesilesiyle nazim dilini islemis, samimi duygu
ve diislincelerinin hiziyla bol kelimeli, gesitli
kafiyeli zengin bir siir dili meydana getirmistir.
(Vasfi Mahir Kocatiirk,1970) Tirk siir
geleneginin bir devami olarak musra basi ve
misra sonu tekrarlart ile bir yandan ritmi ve

ahengi saglarken bir yandan da metne ifade
kudreti katmustir. (Prof. Dr. Omiir Ceylan,
2005)

Prof. Dr. Orhan Okay, “Yunus
Emre’de Insan Uzerine” bashkli yazisinda;
“Yunus Emre’yi yedi yiliz yil gibi uzun bir
tarihin Otesinden goniimiize kadar canli tutan
gii¢ nedir? Onun veli sahsiyeti mi? Seyhi Taptuk
Emre, ayn1 donemde yasadigi, Hact Bektas't
Veli ve Mevlana ile karigan efsanevi, hayati mi?
Anadolu’nun her tarafinda isaret edilen mezar1
dolayistyla kazandig1 yaygin sohreti mi? Yoksa
bir sehl-i miimteni gibi (s6ylenmesi kolay gibi
goriilen fakat benzerinin sdylenmesi ¢ok zor
olan bir s0z) harikulade bir sadelik ve
alabildigine derinlik gosteren ifade kudreti mi?
Belki bunlarin hepsi. Fakat bence daha
mithimi, her giirinde insana vermis oldugu
degerdir.

Bunu  hiimanizm  veya  bizim
kiiltiirimiize yabanci bir isimle izah etmek igin;
“sizin hiimanizminiz gibi, bizde de Islam
hiimanizmi vardir” seklinde bir agiklama, bir
kiiltiirdeki kavrama bagka bir kiiltiirden kiyas
aramaktan ibaret kalmalidir. Yoksa bizim olan
bir kiymet hitkmiine, bambaska bir gelenegi
olan bir ismi vermek degil. Yunus Emre nin
insan sevgisinin kaynagumn, Islam diigiincesi
ile Oguz yigitliginin 1ideal bir senteze
ulasmasindan dogdugunu bilmek ve belirtmek
her Tiirk aydininin boynuna borgtur.”

Sair ve Yazar, Hilmi Yavuz, Orhan
Okay’in bu gorislerine karsilik; “Yunus’u
bizim kiiltirimiiziin igine hapsetmek ve




Yunus’un evrenselligini, onun siirini, bagka bir
kiiltiiriin yorumlarma ag¢ik tutmamak, onun
gorliglerini  kabul  etmemek  anlamina
gelmeyecek  midir?  Yunus’u  yerelden
evrensele, her iki baglamda da okunabilen bir
kimlik olarak gormemizde bir mahzur var
midir?” Diye sorar.

Edebiyatct Yazar, Besir Ayvazoglu da
“Yunus Emre’yi yerelden evrensele her iki
baglamda okumakta elbette bir mahzur yoktur;
ancak Hilmi Yavuz’un goz ardi ettigi husus,
Yunus’un evrenselligini iddia edenlerin onu
Batililarin hosuna gidecek sekilde, Islami ve
tasavvufi  kimliginden biisbiitiin  soyutlayp
takdim etmeleridir. Bunun bir ¢esit oryantalizm
oldugu rahatlikla soylenebilir. ...Bugiin hem
kendisi hem de yasadig1 c¢ag hakkinda daha
fazla bilgiye sahibiz. Dolayisiyla bilinmezligin
arkasina sigiip, asir1 yorumlarla ona ideolojik
elbiseler giydirmek, epeyce zorlagmustir.
Bundan sonra yapilacak olan, Yunus Emre
Divani’mi daha dikkatli bir sekilde okuyup,
derinliklerine niifuz ederek bugiine ulasan
mesajlarint  ¢agimizin  idrakine(anlayisina)
birakmak, anlagilmasim saglamaktir...”

Kaynakga:
Erarslan,1983, Asik Yunus Emre Divam
1327:169 Gélpinarli, 1981




