I. Bayezid (Yildirim) donemi velileri
arasinda zikredilen Somuncu Baba Seyh
Hamid-i Veli, 14. yilizyiin ilk yarisinda
diinyaya gelmis ve H. 815/M. 1412 yilinin Berat
Kandili’nde (19 Kasim’1 20 Kasim’a baglayan
gece) vefat etmistir. Mutlulugunu “Bayram
Sevinci” ile ifade eden Seyh Hamid-i Veli,
kendisine bir Kurban Bayram arifesinde intisap
eden istikbalin Hact Bayrdm-1 Veli’si olacak
Miiderris Niman’a bu sevingle “Haci Bayram”
lakabim1 vermistir. Seyh Hamid-i Veli’nin
Hakk’a vuslati ise onun hakiki bayramudir.
Bayram-1 Hakiki’sinin 612. sene-i devriyesinde
onu, rahmet ve hiirmetle yad ediyoruz.

Kaynaklarda Somuncu Baba’nin Kabri

Kaynaklara gore  Omriiniin
donemini Aksaray’da geg¢irmistir. Kabrinin

son

KULTUR, SANAT, EDEBIYAT, TARIH

Aksaray’da bulundugu, erken donemden geg
doneme kadar pek ¢ok tabakét eserinde, Evliya
Celebi’'nin  Seyahatndme’sinde  ve  tarihi
belgelerde agikga yer almaktadir. 14, 15 ve 16.
ylizyillar1 kapsayan tabakat eserleri, bu
donemlere ait arsiv belgelerinin son derece
sinirlt olmasi nedeniyle, birincil kaynak niteligi
tasimaktadir. Donem  belgelerinin  siirlt
olmasina karsin Seyh Hamid’in Aksaray’daki
kabrine dair arsiv belgeleri de mevcuttur. Tiim
bu bilinenlere ragmen kabrin yeri konusu hala
cOziime kavusturulamamig bir tartisma olarak
giindemdeki yerini korumaktadir. Ciinkii Seyh
Hamid-i Veli’ye ait oldugu iddia edilen bir
secere ve bu secereye baglanilarak yanlis
yorumlanan baz1 arsiv belgeleri konuyu girift
bir bilmece haline doniistiirmistiir.

10



Tiirbe Bilmecesi

Malatya (Darende), Somuncu Baba
Seyh Héamid-i Veli’nin kabrinin bulundugu
iddialariyla 6ne c¢ikan ilk yer olarak dikkat
cekmektedir. Kayseri, Bursa, Kiitahya ve
Kocaeli (Gebze) gibi diger sehirler de bu
iddialara sahiptir. Kayseri ve Bursa’da, Seyh
Hamid’in hatirasina sahip ¢ikilarak boyle bir
iddia dillendirilmekte; Kiitahya ve Gebze’de ise
bliyiik ihtimalle baska ekmek¢i babalar
Somuncu Baba ile karnigtirilmaktadir. Bu
yerlerdeki iddialarla ilgili ciddi bir yazil
dayanak bulunmamaktadir. Ancak Darende’de
durum farkhidir. Ciinkii burada, iddiay1
desteklemek amaciyla cesitli arsiv belgeleri
kanit olarak sunulmus ve bu sayede iddia daha
da gii¢lendirilmistir.

Darende'nin elindeki en eski arsiv
belgesi, 1530 tarihlidir ve bu belgede “Hazret-i
Seyh Hamidiiddin” isimli bir zattan ve
Darende’deki tiirbesinden bahsedilmektedir.
Ayrica, 1568 ve 1690 yillarma ait {i¢ ayr
belgede de ayni zat “Seyh Hdmid” ismiyle
anilmakta ve yine Darende 'deki tiirbesine atifta
bulunulmaktadir.  Ancak, bu belgelerde
bahsedilen kisinin Somuncu Baba lakabiyla
taninan Seyh Hdmid-i Veli olduguna dair
herhangi  bir  bilgi aym  belgelerde
bulunmamaktadir. Dolayisiyla, bu belgelerde
ad1 gecen Seyh Hdmid’in bagka bir zat olma
ihtimali g6z ard1 edilmemelidir.

Darende Dbelgelerinde gecen Seyh
Hamid’in kimligine dair ilk belge, 1904
tarihlidir. Geg tarihli bu belgede Seyh Hdmid,
“Hact Bayrdm-1 Veli Hazretleri'nin miirsidi,
Gavs-1 A’ zam, Somuncu Baba namuyla miistehir
Seyh Hact Hamid-i Veli-i Aksarayi Hazretleri”
seklinde tanimlanmustir. Bu ifade de aslinda
oldukca dikkat ¢ekicidir. Ciinkii Darende
belgesinde bile Seyh Hdamid, dogdugu yere
atifla “Kayseri” nisbesiyle degil, vefat ettigi
yere atifta bulunan tabakat eserlerindeki gibi
“Aksarayi” nisbesiyle tanitilmaktadir.

1904 tarihli belgeden once,
Darende'deki Seyh Hdmid’in Somuncu Baba
oldugunu ilk kez dile getiren kisi ise, 1888
yilinda vefat etmis olan Muhammed Salih
Nihdni’dir. Nihdni, kendisinden baglayarak
Somuncu Baba’ya ve ondan da Hazret-i
Muhammed’e ulagsan bir secere siiri kaleme

almistir. Kisacas1 Darende Kolu’nun Somuncu
Baba'nin torunlari oldugu ilk kez bu siirle iddia
edilmis ve Somuncu Baba da ilk kez bu siirde
seyyid olarak tamtilmistir. Yani Somuncu Baba
ile ilgili girift bilmeceler de bdylelikle
baglamustir.

Darendeli Muhammed Salih Nihdni’nin
Secere Yanilgist

Secere yanilgist Nihdni'nin siiriyle
baslamis olsa da bu siirden sonra Darende’de
iki secere siiri daha yazilmigtir. Bunlardan biri
Nihani’nin oglu Miislim Penahi’ye, digeri ise
Osman Huliisi Efendi’ye aittir. Bu siirlerde
zikredilen isimler, aralarinda kii¢iik farkliliklar
bulunsa da genel itibariyla birbirine uyum
saglamaktadir. Ancak Nihdni ile Pendhi’'nin
siirlerindeki isim farkliliklari, dikkate deger bir
noktay1 ortaya koymaktadir. Baba ile ogulun
siirlerinde yer alan isimlerdeki ufak farkliliklar,
secere iddiasimin o donemde heniiz yeni
sekillenmeye basladiginin énemli bir gostergesi
olarak degerlendirilmelidir. Bu farkliliklar, aile
gelenegi ve soy arastirmalarinin o donemki
belirsizliklerini yansitmakta, iddianin heniiz
tam anlamiyla oturmadigini igaret etmektedir.

Bu siirler disinda, ayni isimlerin eski
yaziyla yazildigi bir secere tomar1 da mevcuttur.
Tarihi belirsiz bu belgeye, seyyid ve seriflerin
soy Kkitiiklerini muhafaza eden nikabet
miessesi kayitlar1 arasinda rastlanilmamig
olmasina ragmen belge muhafaza edilerek Seyh
Hamid’in ve Darende Kolu'nun seyyidliginin
ispat edildigi bir belge olarak sergilenmektedir.
Somuncu Baba konusunda olusan girift
bilmecelerin temelinde, Darende’de yaklasik
140-150 yil once yapilan bu secere yanilgisi
yatmaktadir. Peki, Nihdni bu hataya nasil
diigsmiis olabilir?

Anlagilan ailesinin elinde bulunan 1574
tarihli seyyidlik berati ve aile gelenegi
nedeniyle Nihani, seyyid olduklarm biliyor ve
her insanin dogasinda olan soyunu aragtirma
merakiyla atalarini1 daha derinlemesine tanimak
istiyordu. Bu dogrultuda ilk adim olarak,
Darende’de tiirbesi bulunan ve belgelerde ismi
gecen atasit Seyyid Seyh Hamid’i arastirmaya
yoneldi. Bu amagla tabakat eserlerine
bagvurarak, “Hdamid” ismini tasiyan seyhleri
inceledi. Arastirmasi sirasinda karsisina g¢ikan
en Unlil isim olan Somuncu Baba Seyh Hamid-i



Veli’'nin, seyyid olup olmadigin1 dahi
sorgulamadan, sadece isim benzerligi ve
sOhretine dayanarak atasi Seyyid Seyh Hamid
olduguna inandi.

Bu inangla dedesi zannettigi Somuncu
Baba’min hayatinda, kendisinin de bilmeyi
arzuladig1 seyyidlik seceresini bulma arayisina
girdi ve heniiz yeni tanimaya basladigi bu
meshur veli hakkinda yeterli bilgiye sahip
olmadigl i¢in de onun Sam’da icazet aldig1
Tayfiiriyye Silsilesi’ni yanliglikla neseb seceresi
zannetti. Nihayetinde kendi nazarinda aradigini
bulmus, merakini gidermis ve seyyidligini
Hazret-i Muhammed’e ulastiran bir isimler
silsilesine kavusmustu. Bu silsileyi bulmanin
verdigi heyecanla, bildigi dedeleri ile dedesi
zannettigi bu isimler silsilesine de muhabbet
dolu bir siir yazdi. i1k hata yapilmist1 ve bu hata,
ne yazik ki nice hatalarin yapilmasina sebep
olacakti.

Somuncu Baba Seyh Hdamid-i Vell
konusunda yapilan hatalarin temel sorumlusu
olarak Muhammed Salih Nihdni goriinse de asil
sorumlular, bu hatay1, yaptiklar1 kontrolsiiz ve
titizlikten uzak caligmalarla daha da
giiclendiren bazi akademisyenlerdir. Ciinkii
yaptiklar1 akademik caligmalar, s6z konusu
yanlis bilgilerin saglam temellere dayandigi
izlenimini yaratmis ve bu yanilgi, zamanla bu
caligmalardan yararlanan diger arastirmacilar
aracihigiyla lilke genelinde  yayilmstir.
Nihayetinde de Darende'de Somuncu Baba
etrafinda sekillenen giiclii bir inan¢ turizmi
gelismis ve bu turizm, yerel halkin da bu yanlis
anlatiya daha siki sarilmasina sebep olmustur.

Kisacasi Darende’de neseb seceresi
olarak zikredilen isimler, Tayfiiriyye Silsilesinin
bozulmus bir versiyonudur. Bu noktada
“Tayfuriyye Silsilesi aymi zamanda bir secere
olarak degerlendirilebilir mi?” sorusu da akla
gelebilir. Ancak bu da miimkiin degildir! Ciinkii
Seyh Hdamid’in dedesi ve onun da babasinin
isimleri tarafimizca tarihi kaynaklardan tespit
edilmistir.

Hirka Silsilesinden Neseb-i Alisine

Somuncu Baba Seyh Hdmid-i Veli nin
babasimin, kaynaklarda Semsiiddin Miisd el-
Kayseri  olarak  gectigi  bilinmektedir.
Tarafimizca tespit edilen ise, dedesinin Seyh
Yisuf Izzeddin el-Kayseri, onun babasmin ise

Seyh Semstiddin Miisa et-Tebrizi oldugudur.
Seyh Héamid’in oglu Izzeddin Yisuf Hakiki,
divaimnda “Zikr-i Isndd-1 Ziyyii Hirka-1 Ma”
baslikli bir Farsg¢a siir kaleme almistir. Bu
siirde, Hazret-i Muhammed’den baslayip
kendisine kadar gelen icazet silsilesindeki
isimleri siralamaktadir. Ancak Hakiki, bu
isimleri siirinde lakaplariyla zikrettigi icin bazi
isimler bugiine dek aragtirmacilarin dikkatinden
kagmistir. Eger icazet (hirka) silsilesinde
zikredilen bu isimler zamaninda dogru sekilde
acikliga kavusturulmus olsaydi, Nihani ile
baslayan secere yanilgisi daha erkenden tespit
edilebilirdi. Hirka siirinde konumuzla ilgili olan
kisim, Hakiki’nin “Seyh-i Ekber” lakabiyla
Muhyiddin Ibnii’l-Arabi’yi zikrettigi beyitten
sonraki beyittir. Cilinkii bu beyitte Hakiki,
ecdadindan bahsettigini ifade etmektedir:

“Hem zi ecddad-1 men zi semsii’d-din
“izz-i din sems-i din seh-i fuzald.”

Bu zamana kadar bu beyit yalnizca tek
bir ismi, yani Seyh Ham1id’in babast Semsiiddin
Misa’y1 isaret ettigi seklinde yorumlanmustir.
Ancak bu yorum dogru olamaz! Ciinkii Hakiki,
siirinde babast Seyh Hamid’in ismini de bir
sonraki beyitte acikca zikretmektedir. Bu
durum, Seyh Hamid’in (6. 1412) babasi
Semsiiddin Masa’nin, Ibnii’l-Arabi’den (8.
1240) hirka giymis olmasi anlamina gelir ki, bu
kronolojik  ag¢idan  miimkiin degildir.
Dolayisiyla, beyitte birden fazla ismin
zikredilmis  olmasi  gerektigi  sonucuna
varilmalidir. Bu noktada, beyitteki isimlerin
dogru bir sekilde tespit edilebilmesi igin
silsilenin  hangi tarikata ait oldugunun
belirlenmesi gerekmektedir. Bu baglamda,
Hakiki’nin bu beyitten dnce siraladigi isimlerin
ortaya c¢ikarilmasi, silsilenin izini slirmemizi
saglayacak onemli bir adim olacaktir.

Hakiki bu beyte kadar Hazret-i
Muhammed’den  baglaylp  Ibnii’l-Arabi’ye
ulasan isimleri siralamigtir. Siralanan bu
isimler, Ebheriyye tarikati silsilesindeki
seyhlerdir. Nitekim kaynaklarda Seyh Hamid’in
babast Semsiiddin Misa’nin da bir Ebheriyye
seyhi oldugu agik¢a belirtilmektedir. Bu
durumda, Seyh Hamid’e dogrudan atfedilen bir
Ebheriyye silsilesinin bulunmasi, Hakiki’nin
ecdadindan  bahsettigi  beyitteki  isimleri
bulmamiza katki saglayacaktir. Aradigimiz



silsile, Haririzade’nin  “Tibyanii vesd’ili’l-
haka’ik” adli eserinde mevcuttur.

Haririzade’nin siraladigt  Ebheriyye
silsilesi ile Hakiki’nin siraladig1 silsileyi
karsilastirdigimizda, aralarindaki tek farkin,
Haririzade nin silsilesinde, ibnii’l-Arabi yerine
Sadriiddin Konevi’'nin yer almasi oldugu
gorlilmektedir. Ancak bu fark kayda deger
degildir, cilinkii Sadriiddin-i Konevi, bnii’l-
Arab1’nin iivey oglu ve halifesidir. Dolayisiyla
bu iki isim, birbirlerinin yerine kullanilabilir
nitelikte olup, manevi irtibat ve devamlilik
acisindan  herhangi bir kopukluga yol
agmamaktadir.

Bu iki silsilede esas dikkat edilmesi
gereken  nokta, Ibnii’l-Arabi’den  veya
Konevi’den sonraki kisimdir. Ciinkii Hakiki’nin
siraladig silsilede ecdadindan bahsettigi beyte
denk gelen yerde, Haririzade, nisbeleriyle
birlikte acik¢a ti¢ isim zikretmektedir. Belki
Haririzade (6.1882) bile Semsiiddin Misa el-
Kayseri haricinde zikrettigi iki ismin Seyh
Hamid’in ecdadi oldugunu bilmiyordu.
Hakiki’nin ecdat beytine denk gelen yerde
Haririzdde’ nin zikrettigi isimler Semsiiddin
Miisa et-Tebrizi, Yasuf izzeddin el-Kayseri ve
Semsiiddin Misa el-Kayseri’dir. Hakiki, bu
isimlerin koyu renkle belirtmis oldugumuz
kisimlarint  giirine  almistir. Burada Seyh
Hamid’in oglu ile dedesinin, babasi ile
dedesinin babasinin isimlerinin ayni olmasi,
aile igindeki isim verme gelenegine isaret ettigi
gibi, akrabalik iligkilerini ortaya koymada da
dikkat ¢ekici bir unsur olarak 6ne ¢ikmaktadir.

Seyyidlik Bilmecesi

Kaynaklarda Somuncu Baba Seyh
Hamid-i Veli’nin seyyid olduguna dair bir
bilgiye rastlanmamaktadir. Onun
seyyidliginden ilk kez s6z edilmesi, Darende
Kolu'nun Seyh Hamid’in torunlar1 olduklar1
iddias1 ile ortaya c¢ikmistir. Onun seyyidligi
tarihi kayitlara degil, Nihani’nin yanilgist
sonras1 sekillenmis bir inanca dayanmaktadir.
Aslinda Seyh Hamid’in seyyidligi ile ilgili
bakacagimiz ilk kaynak, oglu Yasuf Hakiki’nin
eserleri olmalidir. Hakiki eserlerinde Hazret-i
Muhammed’e &vgii dolu siirler yazdigi halde,
bu siirlerden higbirinde, onun soyundan
geldiklerine dair bir ima bile kullanmamustir.

Hirka (icazet) siirinde dahi Hakiki,
silsilenin en baginda Hazret-i Muhammed’i

zikrederken onun ile olan herhangi bir soy
bagina deginmemistir. Oysa ayni siirde,
ecdadindan oldugunu soyledigi ii¢ ismi de
zikretmistir. Hakiki’nin, siraladigi isimlerden
sonra ecdadindan oldugunu sdyleyerek ii¢ isim
saymasi, o U¢ isimden evvel saydiklariin
esasinda onun ecdadi olmadigmin da bir
gostergesidir. Ayrica Hakiki, babasina yazdigi
“Kdfiyetii’l-ha terci’ der-medh-i  sutdni’l-
mesayih hazret-i seyh hamidi’d-din
kaddesa’llahii sirrahu” baslikli methiyede, onu
cesitli Ovgii dolu ifadelerle anmis olmasina
ragmen, bu ovgiiler arasinda onun seyyidligine
dair higbir vurguya yer vermemistir. Seyh
Hamid’in seyyid olmadigina dair bir diger kanit
da onun ile birlikte ailesinden gelen hicbir
ferdin isimlerinin baginda “seyyid” ibaresinin
kullanilmamis olmasidir.

Ornegin kendisi, babasi Semsiiddin
Misa, dedesi Yasuf Izzeddin el-Kayserd,
dedesinin babasi Semsiiddin Misa et-Tebrizi,
oglu Yusuf Hakiki ve Hakiki’nin ogullarn
Safiyliddin ile Evhadiiddin hatta Evhadiiddin’in
oglu Ekmeliiddin ve onun da torunlar “seyyid”
unvanini tasimamiglardir. Yani Aksaray’daki
secereye gore, Seyh Hamid’e yakin
donemlerdeki bu isimlerde “seyyid” ibaresi
kullanilmamustir.  Sonraki dénemlerde bu
unvanin kullanilmaya baglandig1 goriilse de bu
kullanim muhtemelen Hazret-i Muhammed’in
soyundan geldiklerinin bir isareti olarak degil,
temiz ve soylu bir aileden geldiklerini
gostermek amaciyla tercih edilmistir ya da
sonraki torunlarda anneden gelen bir seyyidlik
s0z konusu olabilir.

Kisacasi Seyh Hamid ve ailesi seyyid
degildir; o, Tebriz’den Anadolu’ya go¢ etmis
bir Tirk ailesine mensuptur. Dolayisiyla,
Darende’de 1574 tarihinde seyyidlik berati
verilen zatlarin atas1 olan Seyyid Seyh Hamid,
Somuncu Baba olarak bilinen Seyh Hamid-i
Veli ile aym kisi degildir. Ayni Dénemde iki
Sems-i Tebrizi: Mevldnd’nin Sems’i ile Seyh
Hamid-i Veli’nin  Biiyiitk Dedesi Seyh
Semsiiddin Misa et-Tebrizi, Hakiki’ye gore
Ibnii’l-Arabi’nin, Haririzade’ye gore ise
Sadreddin-i Konevi'nin halifesidir. Her iki
miiellifin bu isimlerden once zikrettigi zat ise,
Evhadiiddin-i Kirmani  (Seyh  Hamid
Kirman1)’dir.

Seyh Hamid’in bu dedesinin Ibnii’l-Arabi’nin
mi yoksa Konevi’nin mi halifesi oldugunun su



asamada belirleyici bir 6nemi olmadiglnl daha
once vurgulamigtik.

Belki her ikisinden de icazet almigtir.
Burada asil dikkat cekici olan nokta, Seyh
Semsiiddin Misa et-Tebrizi’nin, icazetini bu
biiyiik  Ekberiyye  seyhlerinden  birinden
almasina ragmen, Ekberiyye tarikatin1 degil de
Ebheriyye yolunu devam ettirmis olmasidir.
Nitekim torunu olan Semsiiddin Misa el-
Kayseri, yani Seyh Hamid’in babasi,
kaynaklarda Ebheriyye seyhi olarak bilinir. Bu
durum bize su soruyu diisiindiirmektedir: Acaba
Seyh Semsiiddin Misa et-Tebrizi, bir Ebheriyye
seyhi olan Evhadiiddin-i Kirmani’nin de halifesi
miydi? Bu nedenle mi icazetini Ekberiyye’den
almasina ragmen, Ebheriyye yolunu
stirdiirmiistii?

Kirmani ile Ibnii’l-Arabi nin goriistiigii
kaynaklarda belirtilmektedir. Bu iki biiyiik
seyhin sohbetleri, tasavvuf tarihinin Gnemli
bulusmalar1 arasinda yer almaktadir. Simdi akla
gelen Onemli bir soru sudur: Acaba Seyh
Semsiiddin Misa et-Tebrizi, bu sohbetler
sirasinda onlarin yaninda miydi? Kanaatimizce
Semsiiddin  Muasa  et-Tebrizi, yalnizca
Ekberiyye seyhlerinin degil, ayn1 zamanda
Kirméani’nin de halifelerindendir. Bu ¢ikarim,
Kirmani’nin Seyh Hamid’in ailesi iizerinde

bulunmasindan

etkisinin
kaynaklanmaktadir.

Onemli bir

Ailenin, tasavvuf yolunda Ebheriyye
tarikatin1 devam ettirmesi, Kirmani ile derin bir
tanisikligin ve giiglii bir seyh-miirid iliskisi
oldugunun  gostergesidir. Bu  baglamda,
Kirmani’nin ger¢ek adinin Hamid, kiinyesinin
ise Ebli Hamid olmasi ile Somuncu Baba'nin da
ayni isim ve kiinye ile taninmasi son derece
dikkat cekicidir. Hakiki’nin, ogullarindan birine
Evhadiiddin adin1 vermesi, ailedeki bu manevi
iligkinin ne denli giiglii ve derin oldugunu
gosteren bagka bir ornektir. Ayrica Hakiki’nin,
Kirmani’nin miiridi olan Ahi Evran’in
“Metaliu’l-Iman” adl1 eserini terciime etmesi
de bu baglantinin bir baska delili olarak kabul
edilmelidir.

Buraya kadar ifade ettiklerimiz,
Semsiiddin  Misa et-Tebrizi’nin tasavvufi
hayatiyla ilgilidir. Ancak onun tarihge-i
hayatina dair de bazi yorumlar yapmak
gerekmektedir. Ne var ki, bu konuda arastirma
yapmak oldukca giictiir. Bu giicliiglin temel
sebebi ise, Semsiiddin Misa et-Tebrizi'nin
Mevlana’nin = sohbet  seyhi  Semsiiddin
Muhammed-i Tebrizi (Sems) ile ayn1 donemde
yagamis olmasidir. Kanaatimizce, bu iki seyhin
hayatlari, lakaplar1 ve kiinyelerinin benzerligi
nedeniyle, kaynaklarda tek bir kisinin yani



Semsiiddin Muhammed-i Tebrizi’nin kimligi
altinda  sehven  birlestirilmis;  bdylece
Semsiiddin Misa et-Tebrizi’nin ismi de
zamanla unutulmustur.

Semsiiddin Miisd et-Tebrizi, Mevldnd’nin
Sems’i Olabilir mi?

Semsiiddin Miisa et-Tebrizi ile Sems’in
ayni kisi olma ihtimali elbette
degerlendirilebilir ancak kanaatimizce bu
ihtimal olduk¢a diisiiktiir. Bu durumu
netlestirebilmek ve Semsiiddin Musa  et-
Tebrizi’nin hayatim1 daha ayrintili olarak
aydinlatabilmek icin, Oncelikle Sems’in
hayatini detayl bir sekilde incelemek gerekir.
Her iki sahsiyetin tasavvufi yollarin1 ve
etkilerini karsilastirarak yapacagimiz inceleme,
daha saglam bir sonuca ulagsmamiza olanak
taniyacaktir. Kaynaklarda immi seyh Ebtbekir
Selebaf’in, Sems’in seyhi oldugu belirtilse de
“Makalat” adli eserinde Sems, Selebaf’in
kendisine hirka giydirmedigini ve bu nedenle
onun halifesi olmadigimi acik¢a ifade
etmektedir. Sems, hirka giymeyi sohbetle
Ozdeslestirir ve Mevlana ile gercek hayatta,
Hazret-i Muhammed ile ise riiyada sohbet
ettigini belirterek kendisini bir nevi iiveysi-
mesrep olarak tanimlamaktadir.

Eserinde Sems bu isimler haricinde
sohbet ettigi, kendisine seyhlik yapan bagka bir
isimden de bahsetmemistir. Yetkin kalemlere
sahip arastirmacilar, Sems’in kalender-mesrep
bir stft oldugunu kabul etmekle birlikte, diger
Kalenderiler = gibi  marjinal  davranislar
sergilemedigini vurgulamakta ve bu sebeple
onun i¢in “meldmeti” tanimimin daha uygun
oldugunu belirtmektedirler. Sems’in kalenderi-
meldmi kisiligine ragmen Abdurrahman-1
Cami, onun Baba Kemal-i Cendi ve
Muhammed Riikneddin-i Siicasi’nin miiridi
oldugunu belirtir. Iran sairleri hakkindaki
tezkiresiyle meshur olan Tiirk asilli miellif
Devletsah, Sems’in tasavvufi silsilesini Siicasi
aracihigiyla  Sithreverdi ve Ahmed el-
Gazzali’ye; Kemaleddin Hiiseyin Harizmi ise
Cendi araciligiyla Necmeddin-i Kiibrd’ya
dayandirir. Burada Seyh Ibrahim Zahid-i
Geylani (Gilani)'den de bahsetmek yerinde
olacaktir.

Ibrahim Zahid’in tarikat silsilesinde de
yukarida bahsettigimiz Siicasi ve Siihreverdi
bulunur. Ancak bazi kaynaklarda Ibrdhim

Zahid, Mevlana ile de irtibatlandirmaya
calistlmistir. Ibrahim Zahid’in miiridlerinden
oldugu anlasilan Taceddin Ali Erdebili, onun
tarikat silsilesini Sems-i Tebrizi, Siicasi, Ebheri
ve Stihreverdi araciligiyla Ahmed el-Gazzali’ye
kadar ulastirir. Nev‘izade Atai, Cemaleddin
Hulvi ve Sar1 Abdullah Efendi de Sems-i
Tebrizl’yi bu silsileye dahil ederler. Bu bilgiler
tarihsel olarak miimkiin goriinmekle birlikte,
rind-mesrep bir stfi olan Sems’in ziihd ve takva
yolunu izleyen SiicAsi’nin halifesi ve Ibrahim
Zahid’in de seyhi olmasi, diistik bir ihtimaldir.
Zaten “Makalat” adli eserinde Sems ne Cendi
ne de Siicasi'nin adim1 anmustir; sadece
Selebaf’tan bahsetmistir. Bu nedenle, Sems’in
bu iki sifiye miirid oldugu iddias1 arastirmacilar
tarafindan hep siipheyle karsilanmustir.

Bununla birlikte, Sems’in gezgin bir
dervis oldugu goz 6niinde bulundurularak bu iki
sifiyle tanigip sohbet etmis olma ihtimali de
miimkiin  goriilmiistiir. Anlasilan miiellifler
Semsiiddin-i Tebrizileri karigtirmig olmalilar.
Kanaatimizce Siicdsi’nin halifeleri arasinda
sayilan, silsilesinin Siicasi araciligiyla Ahmed
el-Gazzili’ye kadar ulastigi sdylenen Sems-i
Tebrizi, aslinda Somuncu Baba Seyh Hamid-i
Veli’nin biiyiik dedesi olan Semsiiddin Miisa et-
Tebrizi’dir. Bu kanaatimizi olusturan en 6nemli
sebep, Mevlana’nin Sems’inin bu silsileye uzak
goriinmesine  karsin, Sems-i Tebrizi’den
Ahmed-i Gazzali’ye uzanan bu zincirin, Hakiki
tarafindan hirka (icazet) siirinde zikredilmig
olmasidir. Bu durum, Sems-i Tebrizilerin
karistirildigi ihtimalini kuvvetlendirmektedir.

Sunu da belirtmek gerekir; kaynaklarda
Sems’in babasi hakkinda da iki farkli rivayet
bulunmaktadir. Bir rivayete gore babasi,
Horasan’in ~ Bezer  vilayetinden ticaret
maksadiyla Tebriz’e gelip yerlesen Ali bin
Melikdad isimli bir kumas tiiccaridir. Diger bir
rivayete gore ise, Ismaili dafsi ve Hasan
Sabbah’in halefi olan Kiya Biiziirgimmid’in
neslinden gelen, Alamut valiligi yapmis
Havend Celaleddin Nev Miiselman’dir. Bu iki
isimden birinin, Sems ile karigtirllmig olan
Semsiiddin ~ Masa  et-Tebrizi’nin  babasi
olabilecegi g0z ardi edilmemelidir.
Kanaatimizce, Horasan-Bezer’den Tebriz’e
gelip yerlesen Ali bin Melikdad isimli kumasg
tiiccarinin, Semsiiddin Misa Tebrizi’nin babasi
olma ihtimali yliksektir. Bunun en biiyiik
gostergesi, Seyh Hamid’in ailesinin kdkeninin
Tiirkistan’dan ~ geldiginin ~ bilinmesi  ve



Aksaray’da  Seyh  Ydsuf Izzeddin el-
Kayseri’nin ~ Yasuf-i  Hordsdni  olarak
anilmasidir.

Bu durumda, Celaleddin III. Hasan Nev
Miiselman da Sems’in babast olmalidir.
Devletsah da Sems’in babasi i¢in bu goriisi
desteklemektedir. Ayrica, kaynaklarda “Kamil-
i Tebrizi” olarak bilinen Sems ile ayn1 donemde
yasamig baska bir Kamil-i Tebrizi'nin de var
olduguna dair bilgiler yer almaktadir. Bu ikinci
Kamil-i Tebrizi’nin de Semsiiddin Misa et-
Tebrizi  olma  ihtimali g6z  Oniinde
bulundurulmalidir. Mevlana’nin  Sems’inin
hayatr, ayn1 déonemde yasamis “Semsiiddin”
lakapli iki farkli Tebrizli stfinin varligi goz
onlinde bulundurularak yeniden incelenirse,
Semsiiddin Misa et-Tebrizi’nin kimligi ve
etkisi hakkinda da Onemli yeni bilgilere
ulagilabilir. Bu inceleme sirasinda her iki Sems-
i Tebrizi’nin Kirmani, Ibnii’l-Arabi ve Konevi
ile goriistiigi de unutulmamalidir.

Makdam-1 Sems-i Tebrizi ve Hoy

Oglu izzeddin Yasuf Hakiki, hirka
(icazet) siirinde, silsileleri olarak Ebheriyye
seyhlerinin isimlerini siralamis olsa da Seyh
Hamid’in Safeviyye icazeti onun Ebheriyye ve
Tayfiiriyye (Bistamiyye) icazetlerinden daha
yaygin olarak bilinmektedir. Seyh Hamid’in
Safeviyye’den hangi seyhten icazet aldig
konusunda ¢esitli goriisler vardir. “Semerdtii’l-
Fu’ad” adli eserde, Seyh Hamid’in icazet
almasindan kisa bir siire sonra Erdebil’deki
seyhinin vefat ettigi belirtilmektedir. Miiderris
Niman (Hac1 Bayram-1 Veli)’in da 1392 yilinda
miiderrisligi birakarak Seyh Hamid’eintisap
ettigi bilindigi i¢in, Seyh Hamid’in Safeviyye
tarikatindan icazetini bu tarihten sonra almis
olma ihtimali bulunmamaktadir. Bu durumda
Seyh Hamid’in Erdebil’deki miirsidi, Seyh
Safiyiiddin(6. 1334)’in  oglu  Sadriiddin-i
Erdebili (6. 1392)’dir. “Semerdtii’l-Fu’ad’da,
Seyh Hamid’in Seyh Erdebili’den icazet almasi
menkibevi bir tislupla anlatilir.

Burada seyhinin adi Hace Ali olarak
verilmigse de, biz bunu diizeltilmis sekliyle
Seyh Sadriiddin olarak aktaralim. Rivayete
gore, Seyh Sadriiddin-i Erdebili, Hoy'da
"Makam-1 Sems-i Tebrizi" adiyla bilinen mesire
yerinde bir zikir meclisi diizenlemistir. Bu zikir
meclisi ili¢ glin siirmils ve bu siiregte birgok

dervis cezbe haline kapilmistir. Zikir meclisinin

sonunda namaz kilinmis ve kelime-i tevhid ile
meclis sona erdirilmistir. Zikir sirasinda vecd
halinde kalan birinin olup olmadigimi soran
Seyh Sadriiddin, dervislerin Seyh Hamid’i bir
kosede vecd halinde bulmasindan sonra, onu
halvethaneye almig, halvete sokmus ve bu
stirecin sonunda icazetini vererek Seyh Hamid’i
Acem diyarindan Anadolu’ya halife olarak
gondermistir.

Safeviyye tarikati seyhlerinin merkez
dergahi Erdebil'de bulunmakla birlikte, civarda
da dergahlarinin yer aldigi bilinmektedir.
Hoy’da da bir dergahlari vardir. Burada bulunan
Makam-1 Sems-i Tebrizi adli mesire alani,
bugiin Mevlana Celaleddin-i Rimi’nin sohbet
seyhi olan Sems’e nispet edilmektedir ve Sems
Minaresi'nin yaninda ona izafe edilen bir tiirbe
de bulunmaktadir. Ancak, daha Once
bahsettigimiz dogrultuda Sems-i Tebrizilerin
karistirilmasindan  kaynaklanan belirsizlikler
dikkate alindiginda, bu mesire alaninin vaktiyle
aslinda Semsiiddin Misa et-Tebrizi’ye nispet
edilmis olabilecegi ihtimalini sdyleyebiliriz.
Sadriiddin-i Erdebili’nin bu alani zikir yeri
olarak  se¢mesinin  sebebi, muhtemelen,
Semsiiddin Misa et-Tebrizi’nin, tarikatlarimin
pirlerinden olan Ibrahim Zahid’i yetistirmis
olmasidir.

Bu durumda silsilelerinde bulunan
Semsiiddin Misa et-Tebrizi’nin Erdebil tekkesi
seyhleri tarafindan “pir” olarak kabul edilmekte
oldugu ve teberrik amaciyla tiirbesi
yakinlarinda zikir meclislerinin kuruldugu da
disiiniilmelidir. Bu baglamda, Hoy’daki Sems
Minaresi’nin Semsiiddin Misa et-Tebrizi’ye ait
bir zaviyeye isaret ettigi ve tlirbenin de ona ait
oldugu sonucuna variyoruz. Zira Sems ile
Erdebil tekkesi arasinda, Tebriz disinda bir
baglant1  kurulamamaktadir. ~ Dolayisiyla
Hoy’daki bu tiirbenin, kaynaklarda
karistirildigini diisiindiiglimiiz ikinci bir Sems-i
Tebrizi’ye yani Semsiiddin Misa et-Tebrizi’ye
ait olma ihtimali oldukga ytiksektir. Bu durumu
destekleyen en oOnemli nokta, Safeviyye
seyhlerinin Hoy’daki bu alan1 6zellikle
onemsemesidir. Kisacas1 Seyh Hamid’in vecd
halinde kaldig1 yer, biiyiik ihtimalle biiyiik
dedesinin mekani; zaviyesinin ve tiirbesinin
bulundugu Makam-1 Sems-i Tebrizi’dir.

Seyh Hiamid’in dedesi Yisuf Izzeddin el-
Kayseri



Daha evvel acikladigimiz lizere
Semsiiddin Miisd et-Tebrizi, biiylik ihtimalle
Ebheriyye icazetini Riikkneddin-i Siicasi’den ve
onun diger halifesi Evhadiiddin-i Kirmani’den
almustir. Ayrica Ibnii’l-Arabi yahut Konevi’den
de Ekberiyye icazeti almistir. Hem Hakiki hem
de Haririzade’ye gore, oglu Yhsuf izzeddin el-
Kayseri’ye de icazet vermistir. Sems-i
Tebrizilerin  karismis  olmalar1  sebebiyle
anlagiliyor ki Semsiiddin Misa et-Tebrizi’nin
icazet verdigi bir baska halifesi de Ibrahim
Zahid’dir. Bu durumda, Yasuf Izzeddin el-
Kayseri ile Ibrahim Zahid pirdastir. Ibrahim
Zahid’in en meshur halifesi, Safeviyye
tarikatinin piri olan Seyh Safiyiiddin’dir. Seyh
Safiyiiddin ise Seyh Hamid’in seyhi Sadriiddin-
1 Erdebili’nin babasidir. Bu durumda, Ytsuf
Izzeddin el-Kayseri’yi aramamz gereken cevre,
[brahim Zahid ile Seyh Safiyiiddin cevresi
olmalidir.

Bu tespit, Seyh Hamid-i Veli’nin
Erdebil Tekkesi ile olan iliskilerinin yalnizca
kendi donemine has olmadiginin, aksine bu
tanisikligin ailevi kokenlere de dayandiginin
giiclii bir gostergesidir. Ibrahim Zahid’in
gevresine  baktigimizda, o©ne ¢ikan ki
halifesinin, damadi Safiyiiddin-i Erdebili ile
Ahi Yisuf el-Halvetl oldugunu gormekteyiz.
Bu baglamda, aradigimz Ydsuf Izzeddin el-
Kayseri’nin, Ibrahim Zahid’in halifesi olup
Nigde Tepeviran’da bir zaviye kurmus olan Aht
Yisuf el-Halveti olmasi kuvvetle muhtemeldir.
Seyh Safiyliddin’in yakin g¢evresinde bulunan
Mevlana el-Abid [zzeddin Ylsuf-1
EnderGdi’nin de Yasuf izzeddin el-Kayseri
olabilecegi diisiiniilebilir. Bu iki isim arasinda
hem isimlerin uyumu hem de Seyh Hamid’in bir
eserinde dedesinin isminin "Abdullah" olarak
ge¢mesinin  "el-Abid" lakabiyla Grtiismesi
dikkate degerdir.

Tim bu ihtimallerle birlikte Seyh
Safiyliddin’in pirdasi Ahi Y{suf el-Halveti ile
Seyh Safiyiiddin’in arkadasi Mevlana el-Abid
[zzeddin Ydasuf-1 Enderdi’nin de aym kisi
olmalari ihtimali vardir. Nitekim bu tiir kimlik
ortismeleri, donemin tasavvufi c¢evrelerinde
sikca karsilasilan bir durumdur ve bu baglamda
her iki ismin de Yasuf izzeddin el-Kayseri’yi
temsil ediyor olmasi miimkiindiir. Erdebil
Tekkesi, Seyh Hamid-i Veli’nin ailesinin
iizerinde de etkisini siirdliirmiistiir. Bunun en
Oonemli gostergelerinden biri, oglu Yasuf
Hakiki’nin  divAninda  Seyh  Ciineyd-i

Erdebil’ye yazdig1 siirdir. Ayrica, Seyh
Safiyyiiddin-i Erdebili etrafinda sekillenen
"Safvetii’s-Safa" eserinin Anadolu’daki ilk
kismi ¢evirisi, 17. ylizyilda, Seyh Hamid
ailesinin damatlarindan Seyyid Hasan Rizayf el-
Aksarayi (d. 1599) tarafindan yapilmistir. Bu
geviride Safevi miiritlerine dair baz
anekdotlarin  yer almasi,  Aksaray’daki
Somuncu Baba soyundan gelen seyhlerin
kontroliindeki  tekkelerde, bu  kisilerin
teberriiken sikca anildigini gostermektedir.

Bilmecenin Nihai Cevabi

Ozetle, Darende'de bulunan ve
Somuncu Baba Seyh Hamid-i Veli’nin neseb
seceresi oldugu iddia edilen belge, gercekte
Seyh Hamid’in Tayflriyye Silsilesi’nden
bozma isimlerle olusturulmus, tarihi belirsiz ve
nikdbet dairesi kayitlarinda yer almayan,
onaysiz bir belgedir.

Haririzade’ nin Ebheriyye Silsilesi’nde
zikrettigi isimlerin, Seyh Hamid’in oglu Yusuf
Hakiki’nin siirinde ecdadindan oldugunu
belirttigi isimlerle Ortiismesi, Seyh Hamid’in
gercek dedesi ve dedesinin babasinin kim
oldugunu ortaya koymaktadir. Buna gore, Seyh
Hamid’in dedesi Seyh Yusuf Izzeddin el-
Kayseri, onun babasi ise Seyh Semsiiddin Miisa
et-Tebrizi’dir. Sonug¢ olarak, Darende Kolu
tarafindan sergilenen secerede, Seyh Hamid’in
babasi Semsiiddin Miisa’dan yukarisi kesinlikle
dogru degildir.

Secerenin iist kisminin yanlig olmasi,
Seyh Hamid’den sonraki alt kisminin da yanlis
olacagi anlamina gelmez elbette ancak Seyh
Hamid’in Abdurrahmén-1 Erzincani’nin kiziyla
evlendigi iddiasinin Darende’de 6ne siiriilmesi,
secerenin alt  kismini da dikkatle
degerlendirmemiz gerektigini gostermektedir.
Darende Kolu her ne kadar kendilerini
Somuncu Baba’nin torunlar1 olarak kabul
etseler de gercek farkli olabilir. Ciinkii
Erzincani’nin iki oglunun 1525 ve 1530 tarihli
belgelerde sag olarak gectigi gbdz Oniine
almdiginda, onun kiziyla evlenen Seyh
Hamid’in, 1412°de vefat eden Somuncu Baba
Seyh Hamid-i Veli olamayacag agiktir.
Dolayisiyla Darende’deki Seyh Hamid, seyyid
olan bagka bir Seyh Hamid olmalidir.

Kanlini  doneminde  kayinbabasi
Erzincani’nin  vefat etmis olmast ve



kaymbiraderlerinin de o donemde hayatta
olmalar1 g6z Oniine alindiginda, Seyyid Seyh
Hamid’in yasadigr donem, Kantini donemiyle
birlikte Yavuz donemi, hatta I1. Bayezid donemi
de olabilir. Bu baglamda, “Tacii’t-Tevdrih” adli
eserde II. Bayezid donemi velileri arasinda
zikredilen Seyyidzade Seyyid Hamid’in de bu
kisilikle baglantili olabilecegi
degerlendirilmelidir. Olasidir ki 6nce Sultan
Bayezidler (I. Bayezid ve II. Bayezid), bu
sebeple de sonra Seyh Hamidler birbirleriyle
karigtirilmustir.

Darende'deki secerenin hatali oldugu
ve Darende belgelerinde gegen Seyh
Hamid’in seyyid olan bagka bir Seyh Hamid
oldugu ortaya konmustur. Ayrica, Seyyid
Seyh Hamid’in yasadigi donemin Somuncu
Baba’nin donemiyle ortlismemesi,
Darende’deki kabir iddiasim1 artik gegersiz
kilmigtir.  Somuncu Baba'min  kabrinin
Aksaray'da oldugu hem tabakit eserlerinde
hem de arsiv belgeleri ile diger yazih
kaynaklarda agik¢a ifade edilmistir. Bu
eserlerden en erken tarihlilerinden biri olan
“Nefahatii’l-Uns ", Seyh Héamid’in
vefatindan 66 y1l sonra yazilmis olup, kabrin
Aksaray’da bulundugunu belirtir.

Ik Bayrami-Melami kaynaklarindan
“Mir’dtii’l-Isk” ve ailenin damadi Rizayi’ nin
eseri “Niizhetii’l-Ebrdr” da ayni bilgiyi teyit
eden Onemli eserlerdendir. Nitekim bu
eserleri  takiben Evliya Celebi de
“Seyahatndme "sinde Seyh Hamid-i Veli’nin
kabrini ~ Aksaray’da  ziyaret  ettigini
anlatmistir. Kisacasi Darende’deki kabir
iddiasinin tarihi ve belge temelli bir dayanagi
bulunmadigi, somut kaynaklarla ispatlanmig
olmaktadir. Kabir bilmecesinin ¢dziimiinden
baska dikkat cektigimiz Onemli bir diger
tespit, Somuncu Baba’nin dedesi Semsiiddin
Miisa et-Tebrizi ile Mevlana’nin Sems’i olan
Semsiiddin Muhammed-i Tebrizi’nin,
birbirleriyle karigtirilarak tek bir kisi olarak
kabul edilmesidir. Bu iddiay1, ozellikle
Mevlana ve Sems-i Tebrizi aragtirmacilarinin
dikkatine sunuyoruz.

Kasim - 2025

YARARLANILAN KAYNAKLAR

AKGUNDUZ Ahmed, Arsiv Belgeleri Isiginda
Somuncu Baba ve Neseb-i Alisi, OSAV,
Istanbul 2009.

ALTINOK Baki Yasa, “Hamid b. Musa el-
Kayseri (Somuncu Baba)”, Kayseri
Ansiklopedisi, Kayseri Biilyliksehir Belediyesi
Kiiltiir Yaymlarn, C. 3, Kayseri 2010.

AZAMAT Nihat, “Evhadiiddin-i Kirméni”,
TDV Islam Ansiklopedisi, C. 11, Istanbul 1995.

BAHADIROGLU. Mustafa, “Ibrahim Zahid-i
Geylani”, TDV Islam Ansiklopedisi, C. 21,
Istanbul 2000.

BASER Sahin, Ebit Hamid Seyh Hamid-i Veli,
Akin Ofset, Aksaray 1995.

BAYRAMOGLU Fuat , Hact Bayram-1 Veli
Yasami-Soyu-Vakfi, TTK Yaymlar, C. 1,
Ankara 1989.

CANKURT Hasan, Seyyid Hasan Rizayi El-
Aksardayt  Hayati, Sanati,  Eserleri ve
“Miftéhu’s-Sa‘Ade”Adli  Manzim  Kaside-I
Biirde Serhi, Aksaray Valiligi 11 Kiiltiir ve
Turizm Midirligi Kiltir Yaymlari, Aksaray
2015,

CEYHAN Semih, “Sems-i Tebrizi”, TDV Islam
Ansiklopedisi, C. 38, Istanbul 2010.

CELEBI Evliya, Eviiyd Celebi Seyahatnimesi,
Haz. Seyit Ali Kahraman-Yiicel Dagli,Yap1
Kredi Yayinlari, C. 3, Istanbul 1999.

CICEK Yakup, “Tibyanii Vesa'ili’l-Haka’ik”,
TDV Islam Ansiklopedisi, C.41, Istanbul 2012.

DEMIRLI Ekrem, “Sadreddin Konevi”, TDV
Islam Ansiklopedisi, C.35, Istanbul 2008



HAKIKI BABA Yusuf, Tasavvuf Risalesi ve
Metaliu’l-Iman, Haz. Ali Cavusoglu, Akc¢ag
Yaynlari, Ankara 2004.

HAKIKi BABA Yusuf, Yusuf Hakiki Baba
Divami, Haz. Erdogan Boz, Aksaray il Ozel
Idaresi 11 Kiiltiir ve Turizm Miidiirliigii Kiiltiir
Yayinlari, Ankara 2009.

HASAN RIZAYT EL-AKSARAYI, Niizhetii'l-
Ebrar El-Muttali*  Li-Esrdri’l-Gaffar, Haz.
Hasan Ugar ve Mustafa Sen, Aksaray Valiligi il
Kiiltiir ve Turizm Miidiirliigii Kiiltlir Yayinlari,
Aksaray 2017.

TURAN, Muhittin ve Muhammet H. Cankurt,
“Aksarayli Rizayi’nin Kaleminden
Safiyyiiddin-i Erdebili Etrafindan Gelisen Kisa
Bir Hikdye ya da Ibni Bezzdz’in Safvetii’s-
Safa’smdan Kismi Ceviri”, VIII. Uluslararas
Aksaray Sempozyumu (23-24 Ekim 2023) Tam
Metin Kitabi, Aksaray Universitesi Somuncu
Baba Tarih ve Kiiltlir Arastirmalart Merkezi
Yayini, Aksaray 2024.

HOCA SADEDDIN EFENDI, Técii't-Tevdrih,
Haz. Ismet Parmaksizoglu, Kiltir Bakanligi
Yayinlari, Istanbul 1979.

KARTER Abdullah Sabri, Aksaray Dagarcig,
Haz. Zekai Erdal-Mustafa Firat Giil, Aksaray
Universitesi, Aksaray 2014.

KUSSAN, Ahmet ve Mustafa Firat Giil,
Tabakdt Eserleri ve Arsiv Belgeleri Isiginda
Somuncu Baba Seyh Hamid-i Veli Hayati,
Eserleri ve Kabri, Cira Akademi, Istanbul 2024.

LA’LiZADE ABDULBAKI, Sergiizest-Aska ve
Asiklara Dair, Haz. Tahir Hafizalioglu, Kakniis
Yayinlari, Istanbul 2001.

MAHMUD CEMALEDDIN EL-HULVI.
Lemezdt-1 Hulviyye ez Lemedt-1 Ulviyye, Haz.
Mehmet Serhan Taysi, Semerkand Yayinlari,
[stanbul 2013

ONGOREN Resat, “Safeviyye”, TDV Isldim
Ansiklopedisi, C.35, Istanbul 2008.

OZDIL Orhan, “Somuncu Baba’nin Mezari
Uzerine Bazi Tespitler”, Tarihin Pesinde
Dergisi, S.11, 2014,

SARI ABDULLAH EFENDI, Géoniil Meyveleri
—  Semerat-iil-Fuat, Haz. Yakup Kenan
Necefzade, Nesriyat Yurdu, 1967.

TANRIKORUR §. Barihiida, “Sems-i Tebrizi
Zaviyesi”, TDV Islam Ansiklopedisi, C.38,
2010.

ULUDAG Siileyman, “Bayezid-i Bistami”,
TDV Islam Ansiklopedisi, C.5, Istanbul 1992.

VASSAF Osmanzade Hiiseyin, Sefine-i Evliya,
Haz. Mehmet Akkus-Ali Yilmaz, Kitabevi
Yaynlari, istanbul 2006.

YILMAZ Hasan Kamil, Aziz Mahmud Hiidayi
Hayati-Eserleri Tarikati, Erkam Yayinlari,
Istanbul 2016.

YILMAZ Hasan Kamil, “XV. Asir Anadolu
Mutasavviflar1 Arasinda Somuncu Baba’nin
Yeri”, Somuncu Baba ve Es-Seyyid Osman
Huliist Efendi Sempozyumu Tebligleri, Es-
Seyyid Osman Hullis? Efendi Vakfi Yayinlari,
Ankara 1997.



